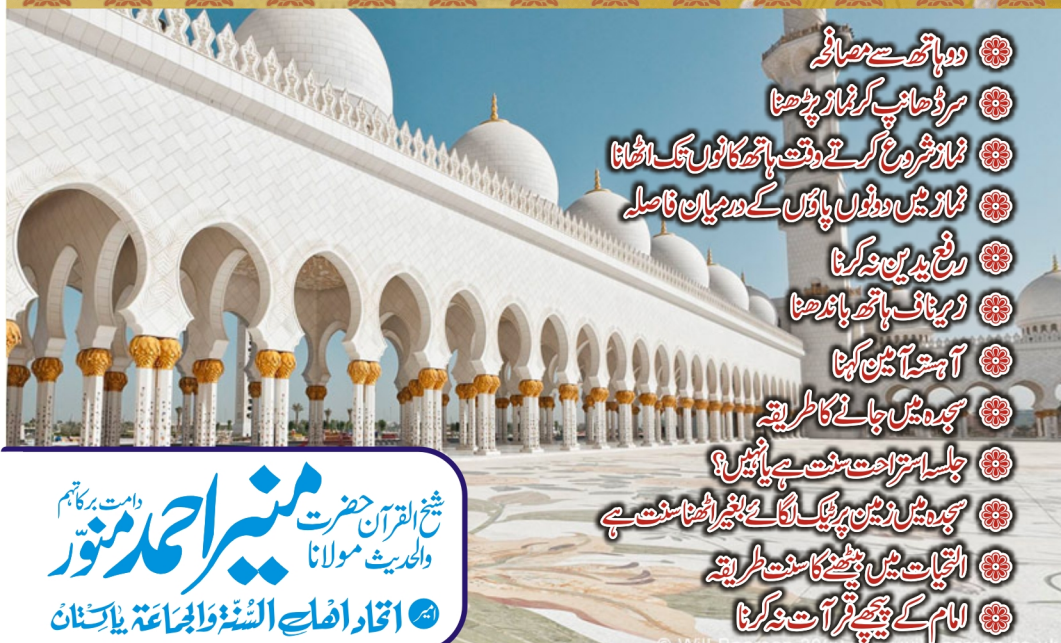


# مسائل

12



دامت برکاتہم  
شیخ القرآن حضرت مسیح راحمہم  
والحیرث مولانا احمد نور  
اقداد افاحص اللہ عز و جل جماعتہ یا رکنان

- ❖ دہراتھ سے مسافر
- ❖ سرڈھانپ کرنا از پڑھنا
- ❖ نماز شروع کرتے وقت ہاتھ کا نعل ٹک اٹھانا
- ❖ نماز میں دلوں پاؤں کے درمیان فاصلہ
- ❖ رعنیدین بے کرنا
- ❖ زیناف ہاتھ با پڑھنا
- ❖ آہنگ آئیں کہنا
- ❖ سجدہ میں جانے کا طریقہ
- ❖ جلسہ استراعت مدت ہے ایسیں؟
- ❖ سجدہ میں زین پر ٹک لائے بغیر اٹھانے ہے
- ❖ اجتماعات میں بیٹھنے کا سُن طریقہ
- ❖ لام کے پیچے قرآن دکھانے کا

© Will Pearson 2009 [www.willpearson.co.uk](http://www.willpearson.co.uk)

مکتبۃ اہل ایشیہ الجماعتہ 87 جزیرہ نما دہلی سرگھڑا  
0321-6353540 ناشر

# فیکٹری سلسلہ

|    |                                             |      |
|----|---------------------------------------------|------|
| 4  | مقدمہ                                       | ☆    |
| 8  | چند ضروری امور                              | ☆    |
| 12 | غیر مقلدین سے گفتگو کے آداب                 | ☆    |
| 19 | دو ہاتھ سے مصالحہ                           | : 1  |
| 24 | سر ڈھانپ کر نماز پڑھنا                      | : 2  |
| 27 | نماز میں دونوں پاؤں کے درمیان فاصلہ         | : 3  |
| 31 | نماز شروع کرتے وقت ہاتھ کا نوں تک اٹھانا    | : 4  |
| 33 | نماز میں ناف کے نیچے ہاتھ باندھنا           | : 5  |
| 35 | قراءۃ خلف الامام پر دوام ہے یا ترک          | : 6  |
| 47 | آمین آہستہ کہنا مسنون ہے                    | : 7  |
| 50 | رفع یہ دین پر دوام ہے یا ترک                | : 8  |
| 54 | سجدہ میں جانے کا طریقہ                      | : 9  |
| 56 | جلسہ استراحت سنت ہے نہیں                    | : 10 |
| 60 | سجدہ سے زمین پر ٹیک لگائے بغیر اٹھنا سنت ہے | : 11 |
| 62 | التحیات میں بیٹھنے کا سنت طریقہ             | : 12 |

بسم اللہ الرحمن الرحیم

## مقدمہ :

بات چیت دینی مسئلہ میں ہو یا دینیوی مسئلہ میں، اگر با اصول ہو تو مفید اور نتیجہ خیز ثابت ہوتی ہے اور اگر بے اصول ہو تو غیر مفید، بے نتیجہ اور ضایع وقت۔ اس لئے اہل السنّت والجماعت اور غیر مقلدین کے درمیان نزاعی مسئلہ پر گفتگو کرنے سے قبل مناسب ہے کہ فریقین کے مسلمہ اصول تحریر کر دیے جائیں تاکہ جب بھی اہل السنّت والجماعت اور غیر مقلدین کسی نزاعی مسئلہ پر زبانی یا تحریری بات چیت کریں تو ہر فریق اپنے ان اصولوں کی پابندی کرے اور ان اصولوں میں رہ کر گفتگو کرے۔

غیر مقلدین کے تین اصول:

1- غیر مقلدین کے نزدیک شرعی دلیلیں صرف دو ہیں:

ا) قرآن ۲: حدیث

تیسرا کوئی دلیل نہیں ان کا دعویٰ ہے: ”اہل حدیث کے دو اصول۔ فرمان خدا فرمان رسول۔“ غیر مقلدین حضرات کے پیشو امولانا محمد جو ناگڑھی لکھتے ہیں:

”بُرَادِرَانِ! آپ کے دو ہاتھ ہیں اور ان دونوں میں دو چیزیں شریعت نے دی ہیں ایک میں کلام اللہ اور دوسرے میں کلام رسول اللہ..... اب نہ تیسرا ہاتھ ہے نہ تیسرا چیز۔“

2- غیر مقلدین کے نزدیک نبی ہو یا امتی کسی کی رائے و قیاس حجت و معتبر نہیں غیر مقلدین کے پیشو اجانب مولانا محمد جو ناگڑھی لکھتے ہیں:

”سینے جناب! بزرگوں کی مجتہدوں کی اور اماموں کی رائے، قیاس، اجتہاد و استنباط اور ان کے اقوال تو کہاں؟ شریعت اسلام میں تو خود پغیر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی اپنی طرف سے بغیر وحی کے کچھ فرمائیں تو وہ حجت نہیں۔“

(طریق محمدی، ص 57 طبع لاہور)

اور غیر مقلد عالم محمد ابو الحسن صاحب لکھتے ہیں:

”قیاس نہ کیا کرو! کیونکہ سب سے پہلے شیطان نے قیاس کیا۔“

(اظفر لمبین، ص 14)

3- غیر مقلدین کے نزدیک امتیوں کی تقلید شرک ہے۔ غیر مقلدین کے عظیم محقق مولانا محمد ابو الحسن لکھتے ہیں:

”اور اس بات میں کچھ شک نہیں کہ تقلید خواہ آئمہ اربعہ میں سے کسی کی ہو خواہ ان کے سوا کسی اور کی، شرک ہے۔“

(اظفر امین؛ ص 20)

نیز غیر مقلدین حضرات کے پیشوام مولانا محمد جونا گڑھی سوال و جواب کے عنوان سے ایک مسئلہ لکھتے ہیں: ملاحظہ کیجیے!

سوال 40: کیا یہ صحیح ہے کہ جس وہابی (غیر مقلد) کا باپ حنفی ہو کر مرادہ یہ دعا نہ پڑھے رَبِّ اغْفِرْ لِيْ وَلَوَالدَّیْ.

جواب: مشرکین کے لیے دعا مغفرت ناجائز ہے۔

(سراج محمدی؛ ص 47 طبع لاہور)

اور اسی سراج محمدی کے ص 12 پر نمایاں سرخی قائم کی ہے: ”تقلید شرک ہے۔“ غیر مقلد محقق مولانا محمد ابو الحسن صاحب تقلید کی تعریف یوں لکھتے ہیں: ”تقلید کے معنی یہ ہیں کہ بغیر دلیل کے کسی کے حکم کو مان لینا اور یہ دریافت نہ کرنا کہ یہ حکم خدا اور اس کے پیغمبر کی طرف سے بھی ہے یا نہیں۔“

(اظفر امین؛ ص 15)

فائدہ نمبر 1: چونکہ غیر مقلدین حضرات اپنے ان مذکورہ بالا نمیں اصولوں کا بر ملا اعلان و اظہار کرتے رہتے ہیں۔ اس لیے ان اصولوں کا ثابت کرنے کے لیے کتب غیر مقلدین کے حوالہ جات کی چند اس ضرورت نہ تھی۔ تاہم اپنی بات کو پختہ کرنے کے لیے ہم نے بطور مشتبہ نمونہ از خوارے۔ ان کی چند معتبر کتابوں کے حوالے تحریر کر دیے ہیں۔

29 مارچ 1937ء کو غیر مقلدین حضرات نے آل اعلیٰ اہل حدیث کانفرنس منعقد کی جس میں مولانا ابو یحییٰ امام خان نو شہروی نے اہل حدیث کی علمی خدمات پر مشتمل ایک تفصیلی مقالہ پیش کیا جو پہلے ہندوستان میں پھر بعد از تقسیم پاکستان میں ”ہندوستان میں اہل حدیث کی علمی خدمات“ کے نام سے خود اہل حدیث حضرات نے شائع کیا۔

اس کتاب میں جن کتب کی فہرست پیش کی گئی ہے وہ ان کی معتبر جماعتی کتب ہیں اور جماعتی عقائد و مسائل کی حامل ہیں ورنہ یہ حضرات ان کتابوں کو اہل حدیث کی علمی خدمات میں شمارہ کرتے ہم نے جن کتب کا اوپر حوالہ دیا ہے۔ ان میں سے الظفر امین کا ہندوستان میں اہل حدیث کی علمی خدمات کے ص 60 پر اور طریق محمدی کا ص 72 اور سراج محمدی کا ص 69 پر اندرجہ ہے۔

فائدہ نمبر 2: چونکہ غیر مقلدین کے نزدیک امتی کی تقليد شرک ہے اور قیاس کرنا شیطان کا کام ہے لہذا غیر مقلدین حضرات اپنے ان اصولوں کی پابندی کرتے ہوئے راویوں کی بحث میں حدیث کے ضعف و صحت میں، حدیث کی وضاحت و تشریح میں کسی امتی کا قول اور اس کی رائے پیش نہ کر سکیں گے۔ نیز قرآن کی آیت اور حدیث کا صرف ترجمہ کریں گے۔ وضاحت کے بہانے اس میں اپنی رائے شامل نہ کر سکیں گے جب وہ حدیث کا ترجمہ کر کے اپنا مطلب کشید کرنے کے لیے اپنی تقریر شروع کر دیں تو حقیقت میں وہ ان کی اپنی رائے ہوتی ہے۔

لیکن یہ لوگ اپنی رائے کا نام حدیث رکھ دیتے ہیں۔ مثلاً: ”لَا صَلُوَةَ لِمَنْ لَمْ يَقُرُّ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ۔“ (بخاری؛ ج 1 ص 104) کے بارے میں امام احمد اور سفیان بن عینیہؓ کی رائے یہ ہے کہ یہ حدیث منفرد کے بارے میں ہے یعنی منفرد کی نماز فاتحہ کے بغیر نہیں ہوتی لیکن غیر مقلدین کے نزدیک حدیث میں لفظ ”مَنْ“ عام ہے۔ مقتدی، منفرد اور امام سب کو شامل ہے یہ ان کی رائے ہے اس عموم کی اللہ نے صراحت کی ہے نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے۔ لیکن وہ اس کو حدیث کا نام دے دیتے ہیں اس لیے جب وہ امتی کا قول پیش کریں یا امتی کی رائے پیش کریں یا اپنی رائے شامل کریں تو پہلے ان سے تقليدی شرک اور قیاس والی شیطانیت سے توبہ کرائیں پھر آگے بات چلائیں۔

اہل السنّت والجماعت کے چار اصول:

اہل السنّت والجماعت حنفی ہوں یا شافعی، حنبلی ہوں یا مالکی، سب کے نزدیک شرعی احکامات ثابت کرنے کے لیے چار دلیلیں ہیں: کتاب اللہ، سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، اجماع امت، قیاس شرعی۔ یعنی شریعت کے بعض احکام کتاب اللہ سے ثابت ہیں بعض سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بعض اجماع سے جبکہ بعض قیاس شرعی سے ثابت ہوتے ہیں۔ قیاس شرعی کا مطلب ہے کہ کتاب و سنت میں مذکور حکم یا اجماعی حکم کے ضمن میں مخفی و مستور قاعدہ کا لیا کو تلاش کر کے غیر منصوص مسئلہ کو اس قاعدہ کلیے کے ذریعے حل کرنا اور اس کا حکم شرعی معلوم کرنا۔ مثلاً: ”حدیث پاک میں ہے کہ کھانے میں اگر مکھی گرجائے تو غوطہ دے کر اس کو نکال دو اور کھانا کھالو۔“ اگر کھانے میں مکوڑا، بھڑ، ٹڈی، چھر، جگنو، وغیرہ گرجائیں تو کیا حکم ہے؟

چونکہ ان چیزوں کا حکم صراحتاً نہ کتاب و سنت میں ہے نہ اجماع سے ثابت ہے اس لیے امام عظیم ابو حنیفہؓ نے قیاس شرعی کے ذریعے ان کا حکم بتایا ہے۔ اس طور پر کہ انہوں نے

مکھی کے بارے میں جو حکم منصوص ہے اس کے اندر غور کیا تو ان کو اس منصوص حکم کے سامنے میں ایک مخفی قاعدہ کلیہ مل گیا وہ یہ کہ مکھی کی وجہ سے کھانا اس لئے حرام و ناپاک نہیں ہوتا کہ اس کی رگوں میں گردش کرنے والا خون موجود نہیں۔

لہذا اتمام ایسی چیزیں جن کی رگوں میں گردش کرنے والا خون نہیں ان کا حکم بھی مکھی والا ہوگا۔ یعنی ان کو نکال دو اور کھانے پینے کی چیزیں کھا پی لویںکن غوطہ دے کر نکالنا مکھی کی خصوصیت ہے کیونکہ حدیث شریف میں ہے کہ اس کے ایک پر میں یماری ہے دوسرے میں شفاء۔ وہ گرتی ہے تو ہمیشہ یماری والا پر پہلے ڈبوتی ہے لہذا انکا لئے سے پہلے اس کو غوطہ دے دیا جائے تاکہ شفاء والا پر بھی ڈوب جائے جبکہ اس نوع کی باقی چیزوں میں یہ بات نہیں ہے اس لیے ان کو غوطہ دینے کی ضرورت نہیں۔ سو قیاس شرعی سے مراد مجھن قیاس آرائی نہیں جیسا کہ غیر مقلدین حضرات نے سمجھ رکھا ہے اور اپنی اس کوتاہ فہمی یا کچھ فہمی کی بناء پر لوگوں کو قیاس کے حوالے سے مجتہدین و فقہاء سے تنفس کرنے کی روشن اپنارکھی ہے۔



## چند ضروری امور

امراوں:

اہل السنّت والجماعت بلکہ تمام عقلاء کے نزدیک ہر فن میں اس فن کے ماہرین کی رائے معتبر ہوتی ہے۔ مثلاً ڈاکٹری کے مسئلہ میں ڈاکٹر کی، انجینئرنگ کے مسئلہ میں انجینئرنگ کی، زراعت کے مسئلہ میں ماہر زراعت کی، گرائمر میں ماہرین صرف و نحو کی، لغت میں ماہرین لغت کی رائے معتبر ہوگی اور احادیث کی صحت و ضعف میں علم حدیث کے ماہرین کی رائے کا اعتبار ہوگا البتہ یہ بات خوب سمجھنی اور یاد رکھنی چاہیے کہ حدیث کی صحت و ضعف کی دو فہمیں ہیں۔

1: صحت و ضعف بحسب السنّد

2: صحت و ضعف بحسب العمل

یعنی جو حدیث معمول ہے، وہ صحیح ہے۔ جو حدیث متروک و غیر معمول ہے، وہ ضعیف ہے۔ اسی معنی میں امام اعظم ابوحنیفہ نے امام اوزاعیؓ کے ساتھ رفع یہ دین کے مناظرہ میں حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کی حدیث کو ضعیف کہا تھا اور امام مالکؓ نے رفع یہ دین کی تمام حدیثوں کو ضعیف کہا ہے۔ (المدونۃ الکبریٰ؛ ج 1: ص 71) ورنہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کی حدیث سنداً بالکل صحیح بلکہ اصح الایسانید ہے ان دو قسموں کو یوں تعبیر کیا جا سکتا ہے صحت و ضعف اسنادی اور صحت و ضعف واقعی۔ اسی طرح ماہرین علم حدیث کی بھی دو فہمیں ہیں: محدثین اور مجتهدین۔ محدثین کی مہارت اور ان کی تحقیق کا دائرہ حدیث کی اسناد اور الفاظ تک محدود ہے یعنی وہ رواۃ حدیث کے تاریخی حالات کی روشنی میں اپنے اجتہاد سے سنداً درجہ متعین کرتے ہیں کہ یہ سند موضوع ہے یا غیر موضوع؟ صحیح ہے یا غیر صحیح؟ پھر غیر صحیح ہو کر خس ہے یا ضعیف؟ صحیت کس درجہ کی ہے اور ضعف کس درجہ کا۔ اسی طرح بعض دفعہ محدث مختلف سندوں کے ساتھ روایت کردہ حدیث میں الفاظ حدیث کے اختلاف و فرق کو بھی بیان کرتا ہے کہ فلاں راوی کی حدیث میں یہ لفظ ہے اور فلاں راوی کی حدیث میں یہ لفظ ہے۔ جبکہ مجتهدین کی تحقیق کا دائرہ اس سے وسیع تر ہے وہ پانچ امور میں تحقیق کرتے ہیں:

-1 ثبوت و عدم ثبوت (یعنی بنیادی طور پر یہ حدیث ثابت ہے یا نہیں؟)

-2 احادیث کے معانی کی تشریح و توضیح۔

-3 حدیث معمول ہے یا غیر معمول ہے؟ درجہ میں متروک ہے یا غیر متروک

4- حدیث سے ثابت شدہ حکم کی شرعی حیثیت کا تعین یعنی وہ فرض ہے یا واجب؟ سنت ہے یا مستحب؟ مباح ہے یا مکروہ؟ مکروہ تزییہ ہے یا مکروہ تحریکی؟ یا حرام؟

5- اس حدیث سے متعارض دوسری احادیث کے تعارض و تضاد کو دور کرنا ان امور خمسہ کی تحقیق کے لیے ہر مجتہد کے اپنے اپنے اصول ہیں ہمارے امام و مجتہد سیدنا امام عظیم ابوحنیفہ نے ان امور کی تحقیق کے لیے اسناد کے ساتھ آثار صحابہ کو بھی بنیاد بنا یا ہے البتہ آثار صحابہ نہ ملنے کی صورت میں انہوں نے کتاب و سنت سے مخوذ اپنے اجتہادی اصولوں سے اور خداداد فقا ہت، فقہی مہارت اور نہایت اعلیٰ درجہ کی اجتہادی صلاحیت سے بھی کام لیا ہے پھر امام عظیم کے تلامذہ اور مابعد کے دیگر فقهاء حنفیہ نے آثار تابعین و تبع تابعین کو بھی شامل کر لیا ہے۔ پس امام عظیم اور ان کے ارشد تلامذہ امام ابو یوسف اور امام محمد وغیرہ کی تحقیق کے مطابق شرعی احکامات سے متعلق جو معمول بہا احادیث تھیں اور ان سے جو احکامات شرعیہ ثابت ہوتے تھے ان احکامات کو انہوں نے حسن ترتیب کے ساتھ ”کتاب الطہارۃ“ سے لے کر ”کتاب الہمیراث“ تک ابوب وار جمع کر دیا ہے احکامات شرعیہ کے اسی مجموعہ کو ”فقہ“ کہا جاتا ہے۔

امروdom:

احادیث کی صحت و ضعف کے بارے میں ہمارا اصول یہ ہے کہ امام عظیم ابوحنیفہ اور ان کے تلامذہ حضرات نے آثار صحابہ اور آثار تابعین اور عملی تواتر کی روشنی و رہنمائی میں اپنے اجتہادی اصولوں کے تحت جن جن احادیث کے معمول ہے صحیح ہونے کا فیصلہ فقہی مسائل کی صورت میں دیا ہے، ہمارے نزدیک وہی صحیح ہیں۔ اگر چہ محدثین ان کو سند کے اعتبار سے ضعیف لکھ دیں اور جن حدیثوں کو ان حضرات نے غیر معمول بہا قرار دیا ہے، وہ ہمارے نزدیک ضعیف ہیں۔ اگر چہ محدثین ان کو سند اٹھجھ قرار دیں۔

سوال یہ ہے کہ پھر محدثین کی تحقیق سند کا کیا فائدہ؟ اس کا جواب یہ ہے کہ تاکہ ”کذاب“ اور ”وضاء“ لوگوں کو جھوٹی، من گھڑت حدیثیں بنانے کی جرأت نہ ہو۔ پس تحقیق سند کا خوف ان کے راستے میں بڑی رکاوٹ ہے چنانچہ عبداللہ بن مبارک فرماتے ہیں: ”اگر تحقیق سند کا سلسلہ نہ ہوتا تو جو آدمی جو کچھ چاہتا، وہ کہہ ڈالتا۔“ (مسلم، ص 12) حدیث کے صحت و ضعف کے بارے میں مجتہدین و فقہاء کے فیصلہ کو ترجیح دینے اور مقدم سمجھنے کی چند وجوہ ہیں۔

1- ہر شعبہ سے متعلق مسئلہ میں اس شعبہ کے ماہرین کا فیصلہ زیادہ وزن رکھتا ہے۔ محدثین کا شعبہ تحقیق سند ہے جبکہ مجتہدین و فقہاء کا شعبہ تحقیق عمل ہے یعنی یہ فیصلہ کرنا کہ یہ

حدیث معمول بہ ہے یا نہیں؟ یہ حدیث زیر عمل آسکتی ہے یا نہیں؟ مجتہدین کا کام ہے۔ لہذا سند کی صحت و ضعف میں محمد شین کا فیصلہ معتبر ہوگا۔ لیکن حدیث معمول بہ ہے یا نہیں؟ یعنی معیار عمل کے اعتبار سے حدیث صحیح ہے یا ضعیف؟ اس کے متعلق مجتہدین و فقهاء کا فیصلہ معتبر ہوگا۔

2- اسناد کی تحقیق کے باوجود عمل بالحدیث کے لیے خود محمد شین نے بھی مجتہدین و فقهاء کے فیصلہ کے سامنے سرتسلیم خم کیا ہے۔ چنانچہ ہر محدث ائمہ اربعہ میں سے کسی نہ کسی امام کا مقلد ہے جیسا کہ غیر مقلد علامہ نواب صدیق حسن خان نے اپنی کتاب ”الحط فی ذکر صحاح ستة“ میں مندرجہ ذیل محمد شین کی فقہی و تقلیدی نسبت کی صراحت کی ہے، ملاحظہ فرمائیے:

امام بخاری شافعی ص 281، امام مسلم شافعی ص 228، امام نسائی شافعی ص 293، امام ابو داؤد حنبلی و قیل شافعی ص 288، شیخ جیلانی حنبلی ص 300، ابن تیمیہ حنبلی ص 168، ابن قیم حنبلی ص 168، محمد بن عبدالوہاب نجدی حنبلی ص 167، صاحب مکملۃ الشافعی ص 135، خطابی، نووی، بغوی شافعی ص 135، امام طحاوی حنفی ص 135، امام ابن عبدالبر ماکی ص 135، شیخ عبدالحق، خاندان ولی اللہی حنفی ص 160 تا 163، ابن بطال ماکی ص 213، علامہ علی حنفی ص 213، علامہ شمس الدین ابو عبد اللہ محمد بن عبد الداہم شافعی ص 215، علامہ بدر الدین عینی حنفی ص 216، علامہ زکریٰ شافعی ص 217، قاضی محب الدین احمد حنبلی ص 218، حافظ ابن رجب حنبلی ص 219، علامہ بلقیسی شافعی ص 219، علامہ ابن مرزوقی ماکی ص 220 شافعی ص 222، علامہ قسطلانی شافعی ص 222، ابن عربی ماکی ص 224۔

3- محمد شین کا سند کے اعتبار سے کسی حدیث کے صحیح یا ضعیف ہونے کا فیصلہ، اجتہادی ہوتا ہے جس کی بنیاد روایہ کے تاریخی حالات ہوتے ہیں اور مجتہدین کا عمل بالحدیث کے اعتبار سے حدیث کے ضعف یا صحت کا فیصلہ بھی اجتہادی ہوتا ہے لیکن اس کی بنیاد آثار صحابہؓ اور آثار تابعینؓ و تابع تابعینؓ ہوتے ہیں۔ دیکھ لیجیے! کس کے فیصلے کی بنیاد مضمبوط ہے لیکن عجیب بات ہے کہ غیر مقلدین حدیث کے صحت و ضعف اور روایہ کے ثقہ و ضعیف ہونے کے متعلق محمد شین کے اجتہادی فیصلہ کی تقلید کرتے ہیں مگر حدیث کی تشریح اور حدیث کے معمول بہ ہونے یا نہ ہونے میں فقهاء کے اجتہادی فیصلے کو قبول نہیں کرتے بلکہ قبول کرنے والوں کو ”مشرک“ کہتے ہیں اور قبول کرنا تقلیدی شرک ہے۔

4- خود محمد شین کو اعتراف ہے کہ جس حدیث کو محمد شین نے صحیح قرار دیا ہے ضروری نہیں کہ وہ نفس الامر میں اسی طرح ہو کیونکہ بعض دفعوہ حدیث نفس الامر میں صحیح اور سچی ہوتی ہے۔ (مقدمہ ابن صلاح ص 8)

5- ہمارے امام اعظم ابو حنیفہؓ نے جن حدیثوں کو صحیح و معمول بہا قرار دیا ہے وہ ان کے

زمانے تک سند کے اعتبار سے بالکل صحیح ہیں ان کے زمانہ کے بعد اگر نیچے آ کر ان میں سے بعض احادیث کی سندوں میں ضعف پیدا ہو گیا ہو تو اس بعد والے ضعف کی وجہ سے امام اعظم کا مسئلہ اور حدیث کی صحت کا فیصلہ متاثر نہ ہوگا۔ اور ہمارا اعتماد امام اعظم کے فیصلہ پر ہے۔ لیں یہ بعد والا ضعف ہمارے نزدیک کوئی حیثیت نہیں رکھتا اور نہ ہی ہمیں اس کا جواب دینے کی ضرورت ہے۔

امروسم:

غیر مجتهدین کے لیے اجتہادی مسئلہ میں اس مجتهد کی تقلید واجب ہے جو ان کے نزدیک باقی مجتهدین کے مقابلہ میں زیادہ ماہر ہے اور اس کے اجتہاد میں نسبتاً باقیوں کے درستی غالب ہے خواہ یہ اجتہادی مسئلہ حدیث کے ضعف و صحت کا ہو یا نماز، روزہ وغیرہ کا شرعی مسئلہ ہو یا احادیث کے معانی کی تشریح ہو اور غیر مجتهدین کوئے مجتهدین کی تحقیق پر اعتراض کرنے کا حق ہے اور نہ ہی ان کو مجتهدین کے مقابلہ میں جاہلناہ اجتہاد کی اجازت ہے۔ بغیر اہلیت اجتہاد کے دعویٰ اجتہاد کوئی پاگل ہی کر سکتا ہے نہ کہ عقل مند!

امر چہارم:

اجتہادی مسائل شرعیہ کی تین قسمیں ہیں:

1- وہ مسائل جو کتاب و سنت میں مذکور نہیں جیسے مکوڑا، چھر، بھڑ وغیرہ کھانے میں گرجائے تو کیا حکم ہے؟ انتقال خون، اعضاء کی پیوند کاری، ٹیلی فون کے ذریعے نکاح، روزے میں انجیشن وغیرہ

2- وہ مسائل جن کے ادله متعارض ہیں، جیسے: ”رفع یہ دین، قرائۃ خلف الامام وغیرہ“ مسائل میں اثبات و نفی کی حدیثیں موجود ہیں اور محدثین نے کتب حدیث میں دونوں قسم کے باب قائم کر کے دونوں طرح کی حدیثیں نقل کی ہیں۔

3- وہ مسائل جن کے ادله میں تعارض نہیں لیکن معنی کے اعتبار سے ان میں کئی احتمالات ہیں، مثلاً: ”قرآن کریم میں ہے: ”وَالْمُطَّلَّقُ يَتَرَبَّصُ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلَاثَةُ قُرُوءٌ“ قروء جمع ہے قراء کی ”قراء“ کا معنی لغت میں ”جیض“ بھی ہے اور ”طہر“ بھی۔ امام شافعی نے ”طہر“ والا معنی مراد لیا ہے۔ یعنی مطلقہ عورتیں تین طہر عدت گزاریں جبکہ امام اعظم نے ”جیض“ والا معنی مراد لیا ہے۔ یعنی مطلقہ عورتیں تین حض عدت گزاریں غیر مجتهدین کے لیے ضروری ہے کہ وہ مسائل اجتہادیہ کی تینوں قسموں میں اس مجتهد کے اجتہاد کی تقلید کریں جو ان کے نزدیک کتاب و سنت کا زیادہ ماہر ہے اور اس کے اجتہاد میں نسبتاً باقی مجتهدین کے درستی غالب ہے اس

کے علاوہ ان کے لیے عمل کرنے کا کوئی دوسرا طریقہ عقلًا جائز ہے نہ شرعاً!  
غیر مقلدین سے گفتگو کے آداب:

غیر مقلدین سے گفتگو کے لیے چند آداب ہیں:

1- چونکہ غیر مقلدین، امام اعظم ابو حنیفہ اور دیگر فقهاء کے بارے میں نہایت گستاخانہ اور مخاصلمانہ انداز اختیار کرتے ہیں جس کے بعد عمل میں غصہ آ جانا غیر فطری نہیں ہے لیکن غیر مقلدین بعد میں پروپیگنڈا کرتے ہیں کہ ”ہم تو مسئلہ سمجھنا چاہتے ہیں اور سنی غصہ ہو جاتے ہیں، لڑنے لگ جاتے ہیں۔“ اس لیے سنی حضرات کو چاہیے کہ وہ اپنے اندر ضبط پیدا کریں اور گفتگو کے دوران حلم اور وقار والی اپنی شان قائم رکھیں تاکہ آپ کے وقار میں فرق نہ آئے اور غیر مقلدین آپ کے خلاف غلط پروپیگنڈا نہ کر سکیں۔

2- گفتگو سے قبل رسالہ نبی میں ہر مسئلہ کے اندر جوان کا عمل و موقف لکھا گیا ہے ان کو اس کا پابند کیا جائے کہ موقف طے کیے بغیر بات کرنا تصحیح اوقات اور بے فائدہ ہے اور اگر وہ اس کا انکار کریں تو ان سے عمل و موقف کے غلط ہونے پر تحریر لیں اور دستخط کرائیں پھر اس کے غلط ہونے پر صحیح، صریح، مرفوع حدیث پیش کریں اور متبادل تصحیح موقف اور اپنا عمل تحریر کریں جب تک یہ مرحلہ طے نہ ہو جائے، آگے بات نہ چلائیں۔ اگر وہ اس عمل و موقف کو غلط لکھیں نہ اس کے غلط ہونے پر حدیث پیش کریں تو پھر اس عمل و موقف کے تصحیح ہونے پر صحیح، صریح، مرفوع، متصل حدیث پیش کریں۔

3- غیر مقلدین کی عادت ہے کہ وہ ایک بات پر قائم نہیں رہتے پہلے وہ ایک مسئلہ شروع کریں گے جب وہ اس کے کسی مرحلہ میں پھنس جائیں گے تو اس کو چھوڑ کر دوسرا مسئلہ شروع کر دیں گے لیکن آپ اس کو دوسرے مسئلہ کی طرف ہرگز نہ جانے دیں جب تک پہلا مسئلہ طے نہ ہو جائے اس وقت تک دوسرا مسئلہ ہرگز شروع نہ کریں اور اگر وہ شروع کر دی دیں تو آپ ان کے پیچھے نہ چلیں بلکہ ان کو اسی پہلے مسئلہ کی طرف کھینچ کر لے آئیں۔

4- بے علم یا کم علم آدمی دلائل پیش کرنے کے بجائے شور چاکر آواز اوپنی کر کے تیز تیز بول کر غالب آنے کی کوشش کرتا ہے اور اکثر غیر متعلق باتیں کرتا ہے۔ یہی عادت غیر مقلدین کی ہے اس لیے غیر مقلد جتنا شور چائے آپ حلم و وقار کے ساتھ سنتے رہیں جب وہ خاموش ہو تو زیر بحث موضوع پر آپ بات کریں اور وقت ضائع کرنے پر اس کو تنبیہ کریں اور اس کی غیر متعلقہ باتوں کے جواب کے درپے نہ ہوں اور اگر خاموش نہ ہو تو اس کے ساتھ وقت طے کر

لیں کہ فریقین میں سے ہر ایک پانچ، پانچ منٹ بات کرے گا اس ترتیب سے زیر گور مسئلہ پر بحث کو مکمل کریں۔

5۔ دانشمندوں کا قول ہے عالم کو قائل کرو دلیل سے اور جاہل کو قائل کرو سوال سے۔ دراصل عالم میں علم و شعور اور ذہنی وسعت ہوتی ہے وہ دلائل کو سُنے گا غور کرے گا تو مان جائے گا، بشرطیکہ ملخص ہو۔ جبکہ جاہل آدمی شعور و آگہی سے خالی ہوتا ہے اس میں دلائل کو سمجھنے اور سمجھ کر سوچنے کی صلاحیت نہیں ہوتی اس لیے بہتر یہ ہے کہ اس پر سوال کیا جائے تاکہ وہ اپنے آپ کو عاجز پا کر بات مان لے۔ چونکہ آج کل اکثر غیر مقلدین جاہل ہیں لیکن چون ان دروس اے پڑھ کر انہوں نے عالم ہونے کا روپ دھارا ہوا ہے جو چند غیر مقلدین کچھ علم پڑھے ہوئے ہیں وہ بوجہ ضد و تعصب جاہلوں کی روش اختیار کر چکے ہیں اس لیے اب غیر مقلد عالم ہو یا غیر عالم سب کو قائل کرنے کے لیے ضروری ہے کہ سوالات کا طریقہ کار اختیار کیا جائے اور سوالات وہ کیے جائیں جو کتاب و سنت میں صراحتاً مذکور نہ ہوں مگر پیش آتے رہتے ہوں۔ احقر کے رسالے ”خدا کے واسطے مجھے اہل حدیث بنالو“ اور اشتہار ”میں اہل حدیث کیوں نہیں ہوا“ میں لا جواب سوال ہیں اور حضرت مولانا محمد امین صدر اور کاظمی رحمۃ اللہ علیہ کے مضامین کے مجموع ”تجلیات صدر“ میں سینکڑوں سوالات موجود ہیں غیر مقلدین کے ڈھول پاپول کھولنے کے لیے یہ بہترین طریقہ ہے۔

6۔ اگر کوئی آدمی خالی الذہن ہو یا مترد ہو تو اس کو اپنا موقف خوب دلائل اور وضاحت کے ساتھ سمجھائیں اور غیر مقلدین کے دھوکے بھی بتلائیں، غیر مقلدین کا عمل و موقف اس کو سمجھائیں اور تحریر بھی کر دیں مزید اس کو بھی بتادیں کہ اگر غیر مقلد کے ساتھ اس کی بات ہو تو وہ اس موقف پر ان سے حدیث تحریر کرائے اور اگر کوئی پاک غیر مقلد مسئلہ سمجھنا چاہے تو اس کی مثال جلی روئی کی طرح ہے اس کا ٹھیک ہونا مشکل ہے کہ اس کے دل میں علماء اور اہل اللہ کی تحریر اور گستاخی آچکی ہے اس لیے اس کے ساتھ بحث کرنے اور اس کو زبانی سمجھانے سے زیادہ مؤثر طریقہ یہ ہے کہ اس کو اپنی ایک مضبوط دلیل تحریر کر دیں اور ان کا موقف عمل لکھ کر اس پر ان سے صحیح، صریح اور مرفوع حدیث کا مطالبہ کریں اور ساتھ نوٹ لکھ دیں۔

نوٹ: غیر مقلدین اہل السنّت والجماعت کی دلیل کا ضعف اور اپنی حدیث کی صحت امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کریں گے کیونکہ ان کے نزدیک امتیوں کی تقلید شرک ہے لہذا وہ امتیوں کے اقوال کی تقلید کر کے مشرک ہونے سے بچیں گے۔

7- غیر مقلدین کو گفتگو کے دوران اپنے مذکورہ بالاتین اصولوں کا پابند کیا جائے اور جہاں وہ کسی امتی کا قول پیش کریں یا قیاس و رائے چلا کیں تو اس کو منع کر دیں کہ وہ اپنے اصول کے مطابق اس شرک و شیطنت سے باز رہیں۔ ان کو اپنے اصولوں سے ہرگز مخرف نہ ہونے دیا جائے۔ یعنی گفتگو میں صرف قرآن و حدیث پڑھتا جائے اور ترجمہ کرتا جائے نہ امتی کا قول پیش کرے نہ رائے اور نہ ہی اپنی رائے قرآن و حدیث میں شامل کرے۔ غیر مقلدین کی عادت ہے کہ وہ اپنی رائے کو بھی قرآن و حدیث کا عنوان دیتے ہیں ایسی صورت میں آپ ان کی رائے کا غذ پر لکھ کر ان سے مطالبہ کریں کہ وہ ایسی صرتح آیت یا صحیح، صرتح اور مرفوع حدیث پیش کریں جس کا ترجمہ وہی ہو جو انہوں نے کیا اور وہ کاغذ پر لکھا ہوا ہے، اس میں بھی تمہاری اپنی یا کسی دوسرے امتی کی رائے شامل نہ ہو۔

مثال نمبر 1:

میں نے ایک غیر مقلد مولوی صاحب کو کہا کہ ”آپ حدیث کی تعریف کریں۔“ اس نے تعریف یوں کی کہ ”حدیث نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قول فعل اور تقریر (یعنی کسی دوسرے آدمی کے کام پر نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خاموش رہنا) کو کہتے ہیں۔“ میں نے ان سے کہا: ”آپ قرآن کی کوئی آیت یا حدیث پڑھیں جس کا ترجمہ بھی ہو۔“ وہ کہنے لگے: ”ایسی کوئی آیت یا حدیث نہیں!“ میں نے پوچھا: ”آپ نے تعریف کیسے کی؟“ وہ کہنے لگے: ”محدثین نے یہی تعریف کی ہے۔“ میں نے کہا: ”تعریف میں آپ نے محدثین کی تقلید کی ہے لہذا آپ وہ حدیث پڑھیں جس میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہو کہ فقہاء و مجتہدین کی تقلید شرک ہے، محدثین کی تقلید شرک نہیں!“ وہ کہنے لگا: ایسی کوئی حدیث نہیں۔“ میں نے کہا: ”اگر ایسی کوئی حدیث نہیں تو آپ نے یقیناً اس تعریف میں محدثین کی تقلید کی ہے اور چونکہ تقلید تمہارے نزدیک شرک ہے اس لیے آپ کو اس شرک سے توبہ بھی کرنی چاہیے اور تجدید نکاح بھی کر لینا چاہئے۔“

مثال نمبر 2:

ایک غیر مقلد مناظر سے مطالبہ کیا گیا کہ وہ سنت کی تعریف کریں!!! وہ صاحب کہنے لگے: ”سنت اور حدیث ایک چیز ہے۔“ میں نے یہ الفاظ کاغذ پر لکھ لیے اور مناظر صاحب سے کہا کہ ”آپ کوئی قرآن کی ایک آیت یا حدیث پڑھیں جس میں صراحت ہو کہ سنت اور حدیث ایک چیز ہے۔“ وہ کہنے لگا: ”یہ بات قرآن میں ہے نہ حدیث میں ہے۔“

میں نے کہا: ”پھر تو یہ امتی کی رائے ہوئی اور تمہارے اصول کے مطابق دینی امور میں رائے کو شامل کرنا شیطان کا کام ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اگر سنت اور حدیث ایک چیز ہے تو تم سینٹرل ٹو سنتوں کے تارک ہو، حدیث میں ہے کہ ایک عورت نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمانے پر بالغ آدمی کو اپنا دودھ پلایا (صحیح مسلم ج 1، ص 469) غیر مقلد مردوزن سب اس دودھ پینے پلانے کی سنت سے محروم ہیں۔ حدیث میں ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کھڑے ہو کر پیشتاب کیا (صحیح بخاری ص 35) لیکن غیر مقلد مردوزن اس سنت کے تارک ہیں۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وضو کے بعد اپنی بیوی کے بو سے لیے پھر آ کر نماز پڑھائی (ترمذی ص 25) مگر غیر مقلد ائمہ اور ان کے مقتدی حضرات اس سنت سے غافل ہیں۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی نواسی ”امامہ“ کو کندھوں پر اٹھا کر نماز پڑھی۔ (صحیح بخاری ص 74) غیر مقلدین اپنی بچیوں کو مسجد میں لاتے ہیں نہ ان کو کندھوں پر اٹھا کر نماز پڑھتے ہیں۔ اللہ آپ لوگوں کو اپنی مردہ سنتوں کو زندہ کرنے کی توفیق دے۔“ وہ بوکھلا کر اور جھلا کر کہنے لگا: ”سنت نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے طریقہ کو کہتے ہیں۔“ میں نے کہا: ”آپ کوئی آیت پڑھیں یا حدیث سنائیں جس کا ترجمہ یہ ہو کہ سنت نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے طریقہ کو کہتے ہیں۔“ وہ کہنے لگا: ”ایسی آیت یا حدیث تو نہیں ہے۔“ میں نے کہا: ”پھر تو یہ امتی کی رائے ہے، جو تمہارے ہاں معتبر نہیں! نیز مذکورہ بالا نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جو چار طریقے مذکور ہوتے ہیں، سب غیر مقلدین ان کے تارک ہیں۔“ وہ پریشان ہو کر کہنے لگا: ”سنت نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس طریقہ کو کہتے ہیں جو آپ کے ساتھ خاص نہ ہو۔“ میں نے کہا کہ ”آپ کوئی آیت یا حدیث پڑھیں جس کا ترجمہ یہی بنتا ہو۔ نیز مذکورہ بالا چار طریقوں سے متعلق چار حدیثیں سنائیں جن میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان طریقوں کو اپنی خصوصیت فرمایا ہو۔ ورنہ آپ کو اپنی اور دوسرے امتوں کی یہ رائے چھوڑ دینی چاہیے۔“ وہ کہنے لگا: ”سنت نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس طریقہ کو کہتے ہیں جس کو آپ نے خود کیا ہوا رامت کو اس پر عمل کرنے کا حکم دیا ہو۔“ میں نے کہا کہ ”آپ وہ آیت یا حدیث سنائیں جس میں سنت کی یہ تعریف کی گئی ہے جس کا ترجمہ یہی ہو۔ نیز آپ وہ حدیث سنائیں جس میں رکوع سے پہلے رکوع کے بعد اور تیسری رکعت کے شروع میں رفع یہ دین کرنے کا حکم ہوا اور آپ نے نماز میں سر ننگا کرنے، فرضوں کی چھر رکعتوں میں آمین اونچی کہنے کا اور گیارہ رکعتوں میں آہستہ کہنے کا، سینے پر ہاتھ باندھنے کا، ٹانگیں چوڑی

کرنے کا حکم دیا ہو۔“ وہ عاجز آ کر کہنے لگا: ”میں تحقیق کروں گا۔“ میں نے کہا: ”تحقیق کروں گا کا مطلب یہ ہے کہ اب تک آپ تقلید کرتے رہے اور چونکہ تقلید تمہارے نزدیک شرک ہے اس لیے آپ تحقیق بعد میں کریں پہلے اس شرک سے توبہ کر کے تجدید ایمان اور تجدید نکاح کریں۔“ وہ کہنے لگا: ”آپ سنت کی تعریف کریں میں نے کہا: ”سنت اس جاری طریقہ کو کہتے ہیں جو نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یا خلفاء راشدین کی طرف سے جاری کیا گیا۔“ وہ کہنے لگا: ”آپ اس پر کوئی آیت یا حدیث پڑھیں جس میں یہ تعریف ہو۔“ میں نے کہا: ”تعریفات قرآن و حدیث میں نہیں ہوتیں یہ ماہرین فن کرتے ہیں سنت کی یہ تعریف فقهاء نے کی ہے جو ماہرین شریعت ہیں اور ہم نے اس کو تسلیم کیا ہے۔“

مثال نمبر 3:

ہمارے بعض نوجوانوں نے غیر مقلد علماء سے کہا کہ آپ کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ  
محمد رسول اللہ اسی ترتیب کے ساتھ اکٹھا قرآن میں دکھادیں یا صحاح ستہ کی صحیح، صریح،  
مرفوع اور متصل حدیث میں دکھادیں جس میں آپ نے صحابہ کرام کو یہ کلمہ سکھایا ہوا رامت کو  
اس کے پڑھنے کا حکم دیا ہو یا آپ حضرات اعلان کریں اور لکھ کر دیں کہ یہ کلمہ غلط ہے۔ ”ایک  
علامہ صاحب فرمانے لگے: ”در اصل کلمہ طیبہ جہنم پر لکھنے کے لیے اور اشہد والا کلمہ پڑھنے  
کے لیے ہے، ” ہمارے ایک سنی نوجوان نے غیر مقلد علامہ صاحب کی یہ بات کاغذ پر لکھی اور  
مطالہ کیا کہ آپ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حدیث سنائیں جس میں نبی پاک صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کا یہ فرمان موجود ہوا اگر حدیث نہیں تو یہ تمہاری اپنی رائے ہے اور جب تم وہی کے بغیر  
نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رائے کو نہیں مانتے تو ہم تمہاری رائے کیسے تسلیم کر لیں؟؟؟  
مثال نمبر 4:

اتحاد اہل السنّت والجماعت کا ایک نواجوں غیر مقلد شیخ الحدیث کے پاس گیا اور پوچھا کہ ”حضرت! رفع یہ دین کی کوئی صحیح حدیث ہے؟“ شیخ الحدیث صاحب نے کہا: ”بے شمار ہیں۔“ نو جوان نے کہا: ”جناب! مجھے ایک حدیث لکھ کر دے دیں۔“ شیخ الحدیث صاحب نے کاغذ لیا اور حضرت ابن عمرؓ والی رفع یہ دین کی حدیث لکھ کر دے دی۔ نو جوان نے کہا: ”بھی! وہ ترک رفع یہ دین والی حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی حدیث بھی تو موجود ہے؟“ شیخ الحدیث صاحب نے کرخت اور سخت آواز میں دانت پیتے ہوئے کہا: ”وہ ضعیف ہے ضعیف!“ نو جوان نے سوال کیا: ”جناب! حضرت عبد اللہ عمرؓ کی حدیث کو صحیح اور حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی حدیث کو ضعیف اللہ نے کہایا اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے؟“ اگر اللہ نے فرمایا

ہے، تو فرمان خدا اور اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے تو فرمان رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سنائیں؟ جس میں ان دونوں حدیثوں کے صحیح وضعیف ہونے کا فیصلہ ہے۔“ تو شیخ الحدیث صاحب کہنے لگے: ”حدیث کے صحیح یا ضعیف ہونے کا فیصلہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہیں فرماتے بلکہ اس کا فیصلہ محدثین کرتے ہیں۔ محدثین جس حدیث کو صحیح لکھ دیں ہم اس پر عمل کرتے ہیں اور جس کو وہ ضعیف لکھ دیں ہم اس کو چھوڑ دیتے ہیں۔“ نوجوان نے کہا: ”شیخ الحدیث صاحب! آپ کے نزدیک توحی کے بغیر نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رائے بھی جنت نہیں تو اب امتيوں کی رائے کو جنت مان رہے ہو؟ نیز حدیث کو لینے اور چھوڑنے میں تم محدثین کی تقلید کر رہے ہو حالانکہ تقلید آپ کے نزدیک شرک ہے۔ لہذا آپ محدثین کی رائے کو جنت ماننے اور ان کی تقلید کرنے کی وجہ سے اہل حدیث نہ رہے بلکہ اہل رائے اور اہل شرک بن گئے۔“

مثال نمبر 5:

اتحاد اہل السنّت والجماعت کے ایک اور نوجوان نے ایک غیر مقلد مفتی سے پوچھا: ”جناب! یہ فرمائیے رفع یہ دین کے بغیر نماز ہو جاتی ہے؟ مفتی صاحب فرمانے لگے: ”رفع یہ دین کے بغیر نماز باطل ہے۔“ نوجوان نے کہا کہ ”اگر رفع یہ دین کے بغیر نماز باطل ہے تو پھر سب غیر مقلد دین کی نماز باطل ہے۔“ مفتی صاحب نے کہا: ”وہ کیسے؟ نوجوان نے کہا: ”وہ ایسے کہ غیر مقلد دین کے مایہ نماز علامہ ناصر الدین البانی نے اپنی کتاب ”صفت الصلوٰۃ“ کے ص 121، ص 135 اور ص 136 پر لکھا ہے کہ سجدہ سے پہلے اور سجدہ کے بعد بھی رفع یہ دین ہے اور ص 121 کے حاشیہ میں ناصر الدین البانی صاحب نے لکھا کہ دس صحابہ کرام سے رفع یہ دین عنده لسجدوں کی روایات ہیں اور چار رکعتوں میں آٹھ سجدے آتے ہیں اور ہر سجدہ سے پہلے اور بعد رفع لسجدوں کے رفع یہ دین سولہ بنتے ہیں۔ غیر مقلد دین ان سولہ رفع یہ دین کے تارک ہیں اس لیے ان کی نماز باطل ہے۔“ غیر مقلد مفتی صاحب کہنے لگے: ”حضرت ابن عمرؓؐ کی حدیث میں ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بجود میں رفع یہ دین نہیں کرتے تھے۔“ نوجوان نے کہا: ”مفتی صاحب! مسئلہ تو بڑا الجھگیا کیونکہ رفع یہ دین عند راحمہ دکے بارے میں حدیثوں میں تضاد ہے ناصر الدین البانی کی تحقیق کے مطابق دس صحابہ کرام سجدوں کی رفع یہ دین کا اثبات کرتے ہیں جبکہ بقول آپ کے حضرت ابن عمرؓؐ کرتے ہیں اس کے متعلق نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فیصلہ بتائیں، کیا ہے؟ مفتی صاحب نے فرمایا: ”اصل بات یہ ہے کہ سجدوں میں پہلے رفع یہ دین ہوتا تھا پھر منسوخ ہو گیا۔“ نوجوان نے مفتی صاحب کی یہ بات کاغذ پر لکھ لی پھر سوال کیا کہ ”جناب مفتی صاحب! یہ فیصلہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ہے یا آپ کا؟ یا کسی دوسرے امتی کا؟ اگر نبی علیہ السلام کا فیصلہ ہے تو وہ حدیث سناؤ! جس میں یہ فیصلہ بوت مذکور ہے اور اگر آپ

کی اپنی رائے ہے تو آپ دینی مسئلہ میں رائے شامل کرنے کی وجہ سے شیطان بن گئے اور اگر کسی دوسرے امتی کی کی رائے ہے اور آپ اس کی تقلید کر رہے ہیں، جو صحیح نہیں۔ اس لیے کہ آپ کے ہاں انبیاء علیہم السلام کی رائے بغیر وحی کے معتبر نہیں۔ تو تمہاری رائے کا کیا اعتبار؟ آپ نے ان مثالوں سے اندازہ لگالیا ہوگا کہ غیر مقلدین عمل کرتے ہیں اپنی رائے پر لیکن منافقین کی طرح دھوکہ دینے کے لیے نام لیتے ہیں قرآن و حدیث کا۔

8- حضرت مولانا محمد امین صاحب صدر او کاڑویؒ فرمایا کرتے تھے: ”غیر مقلدین اتنے خدا سے نہیں ڈرتے جتنے ٹیپ ریکارڈر سے ڈرتے ہیں اس لیے جب کوئی اہم نتگتو ہو تو ٹیپ ریکارڈر لگالیا کریں تاکہ غیر مقلدین ٹیپ کے ڈر سے جھوٹ، بدزبانی اور کہہ کر مکر نے کی عادت سے بچنے کی کوشش کریں۔



## دوہاتھ سے مصافحہ

سوال: مصافحہ ایک ہاتھ سے سنت ہے یا دو ہاتھ سے؟

جواب: دو ہاتھ سے مصافحہ کرنا سنت ہے۔ امام بخاری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے صحیح بخاری ج 2 ص 926 پر اس مسئلہ کے لیے دو باب قائم کیے ہیں باب المصافح اور باب الاخذ بالیدين۔ پہلے باب میں امام بخاری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے صرف یہ بتایا ہے کہ مصافحہ سنت ہے اس لیے امام موصوف<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے چار دلیلیں پیش فرمائی ہیں۔

1- حضرت عبد اللہ بن مسعود<sup>رض</sup> فرماتے ہیں: ”عَلِمْنَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التَّشْهِدَ وَكَفْيُ بِيْنَ كَفِيْهِ“۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے تشهد اس حالت میں سکھایا کہ میرا ہاتھ آپ کے دو ہاتھوں کے درمیان تھا (یعنی بحالت مصافحہ)

2- حضرت کعب بن مالک<sup>رض</sup> فرماتے ہیں کہ میں مسجد نبوی میں آیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی موجودگی میں حضرت طلحہ بن عبد اللہ کھڑے ہوئے اور انہوں نے مجھ سے مصافحہ کیا اور مجھے مبارک باد دی۔

3- حضرت قادہ<sup>رض</sup> نے حضرت انس<sup>رض</sup> سے پوچھا: ”کیا اصحاب نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں مصافحہ کاروائج تھا؟“ حضرت انس<sup>رض</sup> نے جواب دیا: ”جبی ہاں!“

4- عبد اللہ بن ہشام<sup>رض</sup> کہتے ہیں کہ ”ہم نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تھے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت عمر بن خطاب<sup>رض</sup> کا ہاتھ کپڑا ہوا تھا (یعنی یہ ہاتھ کپڑنا بطور مصافحہ کے تھا) پس ان دلائل سے ثابت ہوا کہ مصافحہ سنت ہے۔

دوسرے باب میں امام بخاری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے مصافحہ کا طریقہ بتایا ہے کہ مصافحہ دو ہاتھوں کے ساتھ ہے۔ اس کیفیت کے ساتھ کہ ایک دوسرے کے ہاتھ کپڑے بھی جائیں نہ یہ کہ صرف ہاتھ ملا دیے جائیں کیونکہ مصافحہ کے وقت ہاتھوں کے کپڑے نے میں اظہار محبت ہے بلکہ جس قدر محبت اور بے تکلفی زیادہ ہوتی ہے مصافحہ میں اتنے ایک دوسرے کے ہاتھ زیادہ دبائے جاتے ہیں۔ اس کے لیے امام بخاری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے بطور ثبوت کے تبع تابعین کے عمل کو پیش کیا ہے۔ فرمایا: ”وَصَافَحَ حَمَادُ بْنُ زَيْدٍ إِبْنَ الْمُبَارَكَ بِيَدِيهِ۔“ یعنی حماد بن زید نے عبد اللہ ابن مبارک<sup>رض</sup> کے ساتھ دو ہاتھوں سے مصافحہ کیا۔ ”نَيْزَ عبد اللَّهِ بْنِ مسعودٍ فَرَمَّاَتِيْنَ هِنَّا کہ مجھے نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تشهد اس حالت میں سکھایا کہ میرا ہاتھ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دو

ہاتھوں کے درمیان تھا۔ پہلے اسی حدیث سے امام بخاری نے مصافحہ ثابت کیا اور اب اسی حدیث سے دو ہاتھوں کے ساتھ پکڑنا ثابت کر رہے ہیں۔ سو امام بخاری کا مقصد یہ ہے کہ مصافحہ دو ہاتھوں کے ساتھ اس طور پر کیا جائے کہ ہاتھوں کو پکڑا جائے نہ یہ کہ ایک آدمی اپنے ہاتھ دوسرے آدمی کے ہاتھ پر رکھ دے اور صرف ملادے بلکہ ایک دوسرے کے ہاتھوں کو پکڑ لیں کہ اس میں اظہار محبت ہے اس سے ثابت ہوا کہ مصافحہ دو ہاتھ سے ہے۔

در اصل جیسے ہندو سماج سے متاثر ہو کر ہمارے بعض مسلمانوں نے ہندو اُنی رسموں کو اختیار کر کھا ہے اور ان کو ”سنّت“ کا نام دیتے ہیں اسی طرح وہ لوگ جو اپنی محسن گورنمنٹ برطانیہ کے زیر احسان آگئے اور اپنی مادر مہربان ملکہ و کٹوریہ کے دودھ پر پلے، انہوں نے بھی اپنے آقا انگریزوں کی بعض عادات اختیار کر لیں۔ مثلاً: ننگے سر پھرنا، سر زنگا کر کے جوئی پہن کر عبادت کرنا اور انہناء یہ کہ ان لوگوں نے انگریزی طریقہ کو سنّت اور سنّت نبویہ کو بدعت کہنا شروع کر دیا ہے۔

دھوکہ نمبر 1:

حضرت عبد اللہ بن مسعود کا ایک ہاتھ ہے؟

جواب نمبر 1: نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دو ہاتھ تھے ہمیں سنّت نبویہ اختیار کرنی چاہیے۔

جواب نمبر 2: جب دو ہاتھوں سے مصافحہ کیا جائے تو درمیان میں ایک ہاتھ آتا ہے دوسراباہر کی جانب رہتا ہے اس لیے دو ہاتھ سے مصافحہ کرنے والا کہہ سکتا ہے میرا ہاتھ اس کے دو ہاتھوں کے درمیان تھا، یہی کچھ حضرت ابن مسعود نے فرمایا۔ اس سے یہ کیسے ثابت ہو گیا کہ حضرت ابن مسعود کا ایک ہاتھ تھا؟ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دو ہاتھ ہوں حضرت عبد اللہ بن مسعود کا ایک ہاتھ؟ کیونکہ بڑے چھوٹے کے حوالے سے بھی اس صورت کو دیکھا جائے تو بڑی بے ادبی اور گستاخی ہے کہ بڑا آدمی دو ہاتھ سے مصافحہ کرے اور چھوٹا ایک ہاتھ سے اور یہاں تو امتی اور نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا معاملہ ہے!

جواب نمبر 3: اگر یہ بات تسلیم کر لی جائے کہ حضرت ابن مسعود اپنے ایک ہاتھ کا ذکر فرمارہے ہیں تو اس وجہ سے نہیں کہ انہوں نے ایک ہاتھ سے مصافحہ کیا تھا بلکہ اس وجہ سے کہ دو ہاتھ سے مصافحہ کرتے وقت آپ کا جو ہاتھ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دو ہاتھوں کے درمیان آیا تھا آپ بطور اظہار مسروت کے اپنے اس ہاتھ کی خصوصیت بتا رہے ہیں کہ میرا یہ ہاتھ اتنا خوش نصیب ہے جو سردار عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دو ہاتھوں کے درمیان آیا ہے۔

مصافحہ کا معنی ہے ایک ہتھیلی کا دوسری ہتھیلی کے ساتھ مانا۔ پس لفظ مصافحہ کا تقاضا یہ ہے کہ مصافحہ ایک ہاتھ کے ساتھ ہو!

جواب: جب دو ہاتھوں کے ساتھ مصافحہ کیا جائے تب بھی آپس میں دو ہی ہتھیلیاں ملتی ہیں نہ کہ چار۔

بعض حدیثوں میں ”یہ“ کا لفظ آیا ہے اور ”یہ“ واحد ہے مطلب یہ کہ ایک ہاتھ سے مصافحہ کیا۔

جواب: قرآن و حدیث کے سمجھنے کے لیے جہاں بہت سے علوم میں مہارت ضروری ہے وہاں عرب کے قدیم محاورات اور عربی الفاظ کے استعمالات پر بھی پورا پورا عبور ضروری ہے۔ ہر زبان میں واحد کا صیغہ دو طرح استعمال ہوتا ہے۔

1: بطور مفرد یعنی اس سے ایک فرد مراد ہے۔

2: بطور جنس اس وقت صیغہ واحد کا ہوتا ہے لیکن اس سے متعدد افراد مراد ہوتے ہیں جیسے ہم کہا کرتے ہیں مجھے انگور دے دو۔ مجھے فالس دے دو۔ اس کا یہ معنی نہیں ہوتا کہ مجھے ایک انگور اور ایک فالس دے دو۔ میں نے تجھے اپنی آنکھ سے کھڑا دیکھا ہے۔ میں نے اپنے کان سے تیری بات سنی ہے۔ یہاں مفرد صیغہ جنس کے معنی میں استعمال ہوا ہے جس سے دونوں آنکھیں اور دونوں کان مراد ہیں۔ اسی طرح عربی میں بھی واحد کا صیغہ بطور جنس استعمال ہوتا ہے جیسے ایک دعا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم فرماتے ہیں: ”اللَّهُمَّ اجْعَلْ فِي بَصَرِي نُورًا وَاجْعَلْ فِي سَمْعِي نُورًا۔ اے اللہ! میری آنکھوں میں نور پیدا فرم اور میرے کانوں میں نور پیدا فرم۔ الْمُسْلِمُ مَنْ سَلَمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ۔ مسلمان وہ ہے جس کے زبان اور ہاتھ سے مسلمان سلامتی میں رہیں۔ مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيَعِيْرُهُ بَيْدَهُ۔“

جو تم میں سے براہی کو دیکھئے پس وہ اس کو اپنے ہاتھ سے مٹائے۔“ یہاں صیغہ واحد کے ہیں لیکن قطعاً یہ مطلب نہیں کہ میری صرف ایک آنکھ اور صرف ایک کان میں نور پیدا فرم، مسلمان اس کے صرف ایک ہاتھ سے محفوظ رہیں، اپنے ایک ہاتھ سے براہی کو مٹائے۔ بلکہ واحد سے جنس والا معنی مراد ہے۔ اسی طرح غیر مقلدین جن حدیثوں سے ایک ہاتھ کا مصافحہ ثابت کرتے ہیں وہاں ”یہ“ سے جنس والا معنی مراد ہے۔ حدیث پاک میں ہے مصافحہ کرنے سے گناہ جھٹرتے ہیں کیا صرف ایک ہاتھ کے گناہ جھاڑنے کی ضرورت ہے دوسرے ہاتھ کے گناہ جھاڑنے کی ضرورت نہیں؟

## حجج بخاری کا انکار اور امام بخاری پر اعتراض:

امام بخاری<sup>ؒ</sup> نے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کی حدیث بالا پر صحیح بخاری ج 2 ص 926 میں ”باب المصافحة“ قائم کر کے اس سے مصافحة کا سنت ہونا ثابت کیا ہے لیکن غیر مقلد حکیم محمد اسرائیل سلفی و دیگر غیر مقلدین صحیح بخاری کے اس باب کے مکفر ہیں۔ حکیم صاحب اپنے رسالہ ”التحفۃ الحسنی“ کے ص 39 پر لکھتے ہیں: ”اس حدیث کا مصافحة سے ذرا بھی تعلق نہیں۔“ پنجابی میں کہاوت ہے آکھاں دھی نوں، سُنا و اس نہہ نوں۔ حکیم صاحب نے روئے سخن حفیوں کی طرف رکھ کر امام بخاری<sup>ؒ</sup> کو خوب کوسا ہے اور کھری کھری سنائی ہیں، لکھتے ہیں: ”سخت تعجب ہے ان مقلدین احناف پر کہ جو احادیث صحیحہ سے مصافحة ثابت ہوتا ہے اس کے انکاری ہیں اور جو حدیث سے ثابت نہیں ہوتا اسے ثابت کرنے کی سعی لا حاصل کرتے ہیں اور بخاری شریف کی ذہانی دے کر جاہل عوام کو دھوکہ دینا چاہتے ہیں مگر ان کو معلوم رہے کہ یہ حدیث دانی اور حدیث نہیں بلکہ حدیث نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مذاق ہے۔“ (التحفۃ الحسنی ص 38)

## اہل حدیث یا شیعہ؟

امام بخاری<sup>ؒ</sup> نے خیر القرون کے دو عظیم محدث ”حمد بن زید“ اور ”عبد اللہ بن مبارک“ کے دو ہاتھوں کے ساتھ مصافحة کے عمل کو دلیل کے طور پر پیش کیا تو حکیم صاحب جو اس کا جواب دیتے ہیں وہ سینہ پر ہاتھ رکھ کر، دل تھام کر، صحابہ کرام<sup>ؐ</sup> کے ساتھ عظمت و محبت کے جذبات کو قابو میں رکھ کر سینے! لکھتے ہیں: ”جب صحابی کا قول ہی جحت نہیں تو تابعین اور تبع تابعین وغیرہ کے اقوال کیونکر جحت ہو سکتے ہیں؟“

دو تبع تابعین کے عمل سے استدلال اس بات کا ثبوت ہے کہ امام بخاری<sup>ؒ</sup> صحابہ کرام<sup>ؐ</sup>، تابعین عظام اور تبع تابعین<sup>ؐ</sup> کے اقوال و افعال اور ان کی آراء کو مانتے ہیں جبکہ غیر مقلدین ان کے مکفر ہیں بلکہ وہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رائے کو بھی جحت نہیں مانتے لیہذا غیر مقلدین کا صحیح بخاری سے تعلق ہے نہ امام بخاری سے۔ ان کا راستہ ہی امام بخاری سے جدا ہے۔ تین سوال:

- 1- امام بخاری<sup>ؒ</sup> فرماتے ہیں حدیث ابن مسعودؓ سے مصافحة ثابت ہے غیر مقلدین کہتے ہیں اس سے مصافحة ثابت نہیں ہوتا ان میں سے کون صحیح اور کون غلط ہے؟
- 2- حمد بن زید اور عبد اللہ بن مبارک دو ہاتھوں کے ساتھ مصافحة کرنے سے بعدی ہوئے ہیں یا نہیں؟
- 3- امام بخاری<sup>ؒ</sup> نے ان دونوں تبع تابعین کے فعلی اثر کو دلیل کے طور پر پیش کیا ہے۔ کیا

امام بخاری ان دو امتيوں کے فعلی اثر کی تقلید کر کے مشرک ہوئے ہیں یا نہیں؟ اور جب تک صحیح بخاری میں یہ اثر اور اس جیسے دوسرے آثار صحابہ وغیرہ موجود ہیں ان کی وجہ سے امام بخاری کو شرک کا گناہ ہو رہا ہے یا نہیں؟ جب صحیح بخاری میں ایسا شرک موجود ہے تو صحیح بخاری لکھ کر امام بخاری نے نیکی کا کام کیا ہے یا گناہ کا؟

اگر غیر مقلدین حدیث صحیح، صریح، مرفوع اور متصل پیش کر دیں جس میں صراحة ہو کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مصافحہ کے وقت باعیں ہاتھ کو دور رکھنے کا حکم دیا ہو یا صراحة ہو کہ آپ نے دائیں ہاتھ سے مصافحہ کیا اور باعیں ہاتھ کو دور کھاتھنہ لگایا اسی صراحة کے ساتھ کسی صحابی یا تابعی کا اثر دکھادیں اور اس کی صحت بھی امتيوں کی تقلید کے اقوال و آراء کی تقلید کے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے!!!!



## سر ڈھانپ کر نماز پڑھنا

سوال: ننگے سر نماز پڑھنا کیسا ہے؟

جواب: ننگے سر نماز کی چند صورتیں ہیں:

-1 مجبوری کی حالت میں بلا کراہت جائز ہے۔

-2 سستی کی وجہ سے کسی وقت ننگے سر نماز پڑھی جائے تو مکروہ تنزیہ ہے جس کی وجہ سے ثواب کم ہو جائے گا۔

-3 ننگے سر نماز کو سنت سمجھے بغیر عادت بنالی جائے تو مکروہ تحریکی ہے۔

-4 ننگے سر نماز کو سنت سمجھ کر اختیار کرنا بادعت ہے

-5 ننگے سر نماز کو فضل و سنت سمجھنا اور نماز میں سر ڈھانپنے کو تحریک جانا، کفر ہے۔ ملاحظہ کیجیے

(فتاوی عالمگیری ج 1 ص 106، در مقارن ج 1 ص 474، رد المحتار ج 1 ص 482، فتاوی قاضی خان ج 1 ص 118)

قرآن کریم میں حکم ہے: ”خُذُوازِيْنَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ۔ نماز کے وقت اپنا خوب صورت لباس اختیار کرو!“ چونکہ عمامہ اور ٹوپی بھی لباس میں شامل ہے لہذا اس آیت کے بموجب نماز میں عمامہ یا ٹوپی پہننا چاہیے۔ مصنف ابن القیم میں ایک باب ہے ”بَابُ مَنْ كَانَ يَسْجُدُ عَلَى كَوْرِ الْعَمَامَةِ وَلَا يُرَى بِهِ بَاسًا“۔ ان لوگوں کے دلائل کا بیان جن کے نزدیک پگڑی کے بل پر سجدہ کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ اس باب میں آٹھ حدیثیں درج ہیں دوسرے باب ہے۔ بَابُ مَنْ كَرَهَ السَّجْوُدَ عَلَى كَوْرِ الْعَمَامَةِ ان لوگوں کے دلائل کا بیان جن کے نزدیک پگڑی کے بل پر سجدہ مکروہ ہے اس باب میں بارہ احادیث ہیں صرف ان دو بابوں کی بیس حدیثوں کو ہی دیکھ لیں تو ان سے ثابت ہوتا ہے کہ سنت طریقہ سر ڈھانپ کر نماز پڑھنا ہے۔

غیر مقلد علماء کی تحقیق:

-1 جماعت اہل حدیث کے بانی شمس العلماء شیخ الکل فی الکل میاں نذر حسین فرماتے ہیں: ”جمعہ کی نماز ہو یا کوئی اور نماز۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صحابہ کرام عمامہ باندھ کر نماز پڑھتے تھے اس شہنشاہ احکام الحکمین نے اپنے دربار میں حاضر ہونے کی نسبت یہ حکم کیا ہے کہ تم لوگ ہر نماز کے وقت اپنے کپڑے لے لیا کرو۔ یعنی اپنے کپڑے پہن کر نماز پڑھا کرو اور کپڑے میں عمامہ بھی داخل ہے۔ کیونکہ عمامہ ایک مسنون کپڑا ہے۔“

(فتاویٰ نذریہ؛ ج 3 ص 372)

2- مشہور غیر مقلد عالم مولانا سید داؤد غزنوی اور مولانا عبد الجبار غزنوی فرماتے ہیں: ”ابتداء عہد اسلام کو چھوڑ کر جب کہ کپڑوں کی قلت تھی اس کے بعد اس عاجز کی نظر سے کوئی ایسی روایت نہیں گذری جس میں بصراحت مذکور ہو کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یا صحابہ کرام نے مسجد میں اور وہ بھی نماز باجماعت میں ننگے سر نماز پڑھی ہو، چہ جا یہکہ معمول بنالیا ہو۔ اس لیے اس بدر سم کو جو پھیل رہی ہے بند کرنا چاہیے اگر فیشن کی وجہ سے ننگے سر نماز پڑھی جائے تو نماز مکروہ ہوگی۔ اگر عاجزی کے خیال سے پڑھی جائے تو یہ نصاریٰ کے ساتھ تشبیہ ہوگی اور اگر سستی کی وجہ سے ہے تو یہ منافقوں کی ایک خلقت سے تشبیہ ہوگا۔ غرض ہر لحاظ سے یہ ناپسند عمل ہے۔“

(فتاویٰ علمائے حدیث؛ ج 4 ص 290)

3- شیخ الاسلام مولانا شاء اللہ امرتسری فرماتے ہیں: ”صحیح مسنون طریقہ نماز کا وہی ہے جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بالدوام ثابت ہوا ہے لیکن بدن پر کپڑے اور سر ڈھکا ہوا پگڑی سے ہو یا ٹوپی سے۔“ (فتاویٰ شائیہ؛ ج 1 ص 524)

4- شیخ الحدیث مولانا محمد اسماعیل سلفی صاحب فرماتے ہیں: ”غرض کی حدیث سے بھی بلاعذر ننگے سر نماز کی عادت اختیار کرنا ثابت نہیں۔ مخفی بے عملی یا بعملی یا گسل (سستی) کی وجہ سے یہ رواج بڑھ رہا ہے بلکہ جہلاء تو اسے سنت سمجھنے لگے ہیں۔ العیاذ باللہ (اللہ کی پناہ)“ نیز فرماتے ہیں: ”کپڑا موجود ہو تو ننگے سر نماز ادا کرنا یا ضد سے ہو گا یا قلت عقل سے۔“ (فتاویٰ علماء حدیث؛ ج 4 ص 286 تا 289)

5- شیخ الحدیث مولانا ابو سعید شرف الدین فرماتے ہیں: ”بکلم خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلَّ مَسْجِدٍ (ہر نماز کے وقت اپنا لباس پہنو) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سر پر عمامہ رکھنے سے عمامہ سنت ہے اور ہمیشہ ننگے سر کو نماز کا شعار بنانا بھی ایجاد بندہ (یعنی بدعت) ہے اور خلاف سنت ہے۔“ (فتاویٰ شائیہ؛ ج 1 ص 592)

6- غرباء اہل حدیث کے امام و مفتی مولانا عبدistar صاحب فرماتے ہیں: ”ٹوپی یا عمامہ کے ساتھ نماز پڑھنی اولیٰ و افضل ہے کیونکہ ٹوپی اور عمامہ باعث زیب و زینت ہے۔“ (فتاویٰ ستاریہ؛ ج 3 ص 59)

7- غیر مقلد عالم مولانا عبد الجبار سوہنہ روی فرماتے ہیں: ”ننگے سر نماز ہو جاتی ہے مگر بطور فیشن لا پرواہی اور تعصّب کی بنا پر مستقل یہ عادت بنالینا جیسا کہ آج کل دھڑلے سے کیا جا رہا ہے ہمارے نزدیک صحیح نہیں۔ نبی علیہ السلام نے خود یہ عمل نہیں کیا۔“

(فتاویٰ علماء حدیث؛ ج 4 ص 281)

8- غیر مقلدین کے شیخ العرب و اجمع مولانا سید محبت اللہ شاہ راشدی فرماتے ہیں: ”یہ کہنا کہ سرڑھاپنے پر پسندیدہ ہونے کا حکم نہیں لگایا جا سکتا اس سے راقم الحروف کو اختلاف ہے احادیث کے تنقیح سے معلوم ہوتا ہے کہ اکثر و بیشتر اوقات حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صحابہ کرام سر پر عمامہ باندھ رہتے یا سر پٹوپیاں رکھتے تھے اور راقم الحروف کے علم کی حد تک سوائے حج و عمرہ کے کوئی ایسی صحیح حدیث دیکھنے میں نہیں آئی جس میں یہ ہو کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ننگے سر گھومتے پھرتے تھے یا کچھ سر مبارک پر عمامہ وغیرہ تھا لیکن مسجد میں آ کر عمامہ وغیرہ اتار کر رکھ لیا اور ننگے سر نماز پڑھنی شروع کی ..... ہم نے بڑے بڑے علماء و فضلاء کو دیکھا وہ اکثر و بیشتر سرڑھاپ کر چلتے پھرتے اور نماز پڑھتے ہیں یہ آج کل نئی نسل خصوصاً الہمحدیث جماعت کے افراد نے معمول بنا رکھا ہے اسے چلتے ہوئے فیشن کا اتباع تو کہا جا سکتا ہے، مسنون نہیں۔“

(الاعتصام لاہور ج 45 شمارہ 30، 27 جولائی 1993ء)

9- غیر مقلدین کے مشہور عالم مورخ اسلام مولانا محمد اسحاق بھٹی صاحب فرماتے ہیں: ”مشابہ علمائے حدیث ننگے سر نماز پڑھنے کو میعوب قرار دیتے تھے لیکن نئے دور کے الہمحدیث علماء ننگے سر نماز پڑھنے کے حق میں دلائل فراہم کرتے ہیں۔“

(ماہنامہ ”الرشید“ لاہور)

نوٹ: اگر غیر مقلدین صحیح حدیث میں دکھادیں کہ پوری زندگی میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یا کسی صحابی نے کپڑا ہونے کے باوجود بغیر مجبوری کے مسجد میں فرض نماز ننگے سر پڑھی ہے اور اس حدیث کو امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر صحیح ثابت کردیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔ دیدہ باید!!!



## نماز میں دونوں پاؤں کے درمیان فاصلہ

سوال: نمازی کے دونوں پاؤں کے درمیان کتنا فاصلہ ہونا چاہیے؟

جواب: امام اور منفرد اپنے جسم کی ساخت کے مطابق بغیر مشقت اٹھانے کے اس طرح نماز میں کھڑے ہوں کہ پاؤں کا رخ قبلہ کی طرف ہوا اور قیام رکوع اور بجود کی حالت میں پاؤں ایک جگہ جنے رہیں۔ سجدہ کرتے وقت پاؤں کو پھیلانا یا سکریٹری نامہ پڑے اور تکبرانہ انداز بھی معلوم نہ ہو، البتہ نماز باجماعت کی صفت بندی کرنے میں دو چیزوں کی احادیث میں سخت تاکید کی گئی ہے:

- 1- نمازی حضرات صفات میں اس طرح پاؤں گھٹنے، کندھے اور گرد نیں برابر کریں کہ صفات بالکل سیدھی بن جائے کوئی نمازی بھی صفات میں آگے پیچھے نہ ہو ورنہ صفتیہ سی ہو جائے گی۔

- 2- نمازی اتنے قریب قریب ہو کر کھڑے ہوں کہ دونمازوں کے درمیان خالی جگہ نہ رہے جماعت کی صفت بندی کے متعلق چند احادیث ملاحظہ فرمائیں:

- 1- حضرت نعمان بن بشیرؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہماری طرف چہرہ کر کے تین مرتبہ فرمایا: ”اپنی صفویں سیدھی کرلو اللہ کی قسم اگر تم اپنی صفویں سیدھی نہ کرو گے تو اللہ تعالیٰ تمہارے قلوب میں باہمی خالافت پیدا کر دے گا۔“ حضرت نعمان بن بشیرؓ فرماتے ہیں: ”اس کے بعد میں نے دیکھا کہ ہر آدمی اپنے کندھے کو اپنے ساتھی کے کندھے کے ساتھ اور اپنے گھٹنے کو اس کے گھٹنے سے اور قدم کو اس کے قدم سے ملاتا ہے۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 97)

- 2- حضرت عبداللہ بن عمرؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ”صفوں کو سیدھا کرو! کندھوں کو برابر کرو! خالی جگہوں کو پر کرو! اپنے بھائیوں کے آگے نرم رہو اور شیطان کے لیے خالی جگہ نہ چھوڑو۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 97)

- 3- حضرت انس بن مالک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت کرتے ہیں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”اپنی صفوں میں تم قریب قریب ہو جاؤ اور گرد نیں برابر کرو۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 97)

ان احادیث سے چند امور معلوم ہوئے:

- 1- اصل مقصود یہ ہے صفویں سیدھی ہوں اور نمازی اس طرح صفت بندی کریں کہ

درمیان میں جگہ خالی نہ رہے۔

2- ٹھنے سے مراد قدم ہے یعنی پاؤں کو پاؤں کے ساتھ ملانا کیونکہ ٹھنے سے ٹھنے تسلی سکتا ہے کہ دونوں پاؤں کو باہر کی جانب ٹیڑھا کیا جائے لیکن اس طرح نماز میں کھڑا ہونا مشکل ہے۔ لہذا ٹھنے سے مراد قدم ہے۔

3- پاؤں وغیرہ کو حقیقتاً پاؤں کے ساتھ ملانا نہیں بلکہ اس سے مراد ہے قریب قریب کرنا کیونکہ حضرت نعمان بن بشیرؓ کی حدیث میں تین چیزیں ملانے کا حکم ہے۔ ٹھنے، گھٹنا، کندھا اور گھٹنا، ٹھنے سے کسی صورت نہیں مل سکتا اور جب پاؤں ملانے کے لئے ٹانگیں چوڑی کریں گے تو کندھوں کے درمیان فاصلہ زیادہ ہو جائے گا اور اگر بالکل پاؤں کو پاؤں سے کندھے کو کندھے سے ملا دیا جائے تو نماز پڑھنا بھی مشکل ہو جائے گا۔ نمازوں کی ایک دوسرے سے حکم پہلی ہو گی اس لیے نماز میں پاؤں کو پاؤں کے ساتھ ملانے کی کوشش میں لگا رہنا، لغور حکمت ہے اور اپنی نماز کو ضائع کرنا ہے۔ جس کو اصرار ہو کہ حدیث میں الزاق (ملانے) کا حکم ہے اس لیے وہ پاؤں سے پاؤں ملاتا ہے تو اس کو کہا جائے حدیث میں کعب (ٹھنے) کا لفظ ہے لہذا دونوں طرف اتنے ٹھنے ملایا کرو! نیز گھٹنے بھی، کندھے بھی ملاؤ! اس لیے غیر مقلدین کو چاہیے کہ وہ چھنگلی کو چھنگلی کے ساتھ یا پاؤں کو پاؤں کے ساتھ ملانے کی بے جا حکمت سے باز آئیں۔ پس معلوم ہوا کہ اس سے مراد قریب قریب کھڑا ہونا ہے اس طور پر کہ درمیان میں جگہ خالی نہ رہے۔

4- یہ بھی معلوم ہو گیا کہ پاؤں کا درمیانی فاصلہ شریعت میں مقرر نہیں البتہ جسمانی ساخت اور نماز میں خصوصاً سجدہ کی حالت میں پاؤں کو اپنی جگہ سے ہلانا نہ پڑے ورنہ نماز کے سکون کے خلاف ہو گا نیز کندھوں کے درمیان فاصلہ نہ ہو لہذا اپنے کندھے ملائیں پھر اس کے مطابق دونوں پاؤں رکھیں۔ مشاہدہ یہ ہے کہ جو آدمی زیادہ قبیل و کبیم نہ ہو اس کے لیے چار انگلیوں سے چھانگلیوں تک کافاصلہ کافی ہو جاتا ہے۔

غیر مقلدین اپنی نماز درست کریں:

آج کل غیر مقلدین حضرات جس قدر پاؤں کے درمیان فاصلہ کرتے ہیں اس سے نماز میں کئی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں:

1- پاؤں اتنے چڑھے رکھیں تو سجدہ اور سجدہ کے بعد یہ ٹھنے مشکل ہو جاتا ہے۔ اس لیے وہ سجدہ میں سمیٹ لیتے ہیں کھڑے ہونے کے بعد پھیلا لیتے ہیں یہ نماز کے سکون کے خلاف ہے۔  
2- کندھوں کے درمیان فاصلہ بہت بڑھ جاتا ہے جو احادیث نبویہ کے خلاف ہے۔

3- غیر مقلدین جیسے پاؤں پھیلا کر کھڑے ہوتے ہیں اگر ان میں سے ہر دو نمازیوں کو سنی حضرات کی طرح اس طور پر کھڑا کریں کہ ہر ایک کے دونوں پاؤں کے درمیان چار چار انگشت کا فاصلہ ہو اور کندھے قریب قریب ہوں تو درمیان میں مزید ایک نمازی کی جگہ نکل آتی ہے پس اگر پچھاں غیر مقلدین کی صفائحہ ہو اور وہ پاؤں پھیلا کر کھڑے ہوں تو درمیان میں کافی نمازیوں کی جگہ خالی رہ جاتی ہے۔ جس کو وہ پاؤں پھیلا کر پُر کرتے ہیں حالانکہ اس جگہ کو نمازیوں سے پُر کرنے کا حکم ہے نہ کہ پاؤں پھیلا کر۔ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے روایت ہے کہ تم میں سے بہتر وہ نمازی ہیں جو کندھوں کے اعتبار سے نرم ہیں۔ یعنی جب دو نمازیوں کے درمیان خالی جگہ ہو اور کوئی دوسرا نمازی درمیان میں آ کر کھڑا ہونا چاہے تو ان کے کندھے رکاوٹ نہیں بنتے۔ نیز بوقت صفائحہ بندی اگر دو نمازیوں کے درمیان خالی جگہ ہو اور ان کو قریب کیا جائے تو وہ قریب ہو جائیں یہ کہیں حدیث پاک میں نہیں کہ اگر خالی جگہ ہو تو اس کو پاؤں پھیلا کر پُر کریں۔ غیر مقلدین کی صفوں میں ہر دو غیر مقلدین کے درمیان ایک نمازی کی جگہ خالی ہوتی ہے۔ جس کو وہ ٹانگیں چوڑی کر کے پُر کرتے ہیں جو مذکورہ بالا حدیث کے خلاف ہے اور صفائحہ اس خلا کی وجہ سے ناقص رہتی ہے۔

4- چونکہ حدیث پاک میں پاؤں، گھٹنے، کندھے، قریب کرنے کا حکم ہے۔ غیر مقلدین پاؤں تو خوب ملاتے ہیں لیکن گھٹنے اور کندھوں میں فاصلہ بڑھایتے ہیں یہ بھی حدیث پاک کے خلاف ہے۔ **اللَّهُمَّ اهْدِهِمْ جَبَ غَيْرُ مَقْلُدِينَ مَرْدُوزَنَ نَحْفِيُوْنَ** کی ضد میں ٹانگیں چوڑی کرنی شروع کر دیں تو غیر مقلدین علماء نے ان تعصب غیر مقلدوں کی اصلاح کے لیے فتویے بھی جاری کیے۔

آپ وہ ملاحظہ فرمائیں:

1- مولانا عبد اللہ روپڑی فرماتے ہیں: ”بعض لوگ قدم زیادہ چوڑے کر کے کھڑے ہوتے ہیں جس سے کندھے نہیں ملتے، وہ غلطی کرتے ہیں۔ کیونکہ اس حدیث میں جیسے قدم ملانے کا ذکر ہے، کندھے ملانے کا بھی ذکر ہے۔“

(فتاویٰ علماء حدیث: 3/21)

2- بعض غیر مقلدین کھڑے ہونے کی حالت میں پاؤں ملا لیتے ہیں پھر سجدہ میں ہٹا لیتے ہیں ان کو تنبیہ کرتے ہوئے مولانا عبد اللہ روپڑی صاحب فرماتے ہیں: ”پھر سجدہ میں اپنی جگہ سے ہٹائے جاتے ہیں پھر اٹھ کر ملائے جاتے ہیں، جیسے جاہلوں کی عادت ہے۔ ایسا جادا کرنا اور ملانا تو ٹھیک نہیں کیونکہ نماز میں بلا وجہ پاؤں کو ادھر ادھر کرنا جائز ہے بلکہ تمام نماز میں

پاؤں ایک جگہ رکھنے کی کوشش کرنی چاہیے تاکہ نماز میں فضول حرکت نہ ہو۔“

(فتاویٰ علماء حدیث: 199/3)

نوت: غیر مقلدین حضرات اپنے دعویٰ کے مطابق حدیث میں تاویل کیے بغیر حضرت نعمان بن بشیرؓ کی حدیث کے مطابق ٹخنے سے ٹخنے، گھٹنے سے گھٹنا، کندھے سے کندھا ملا کر نماز شروع کر دیں یا اپنا موجودہ عمل کہ کھڑے ہو کر پاؤں کو یاؤں سے مانا اور ٹخنے سے ٹخنے، گھٹنے سے گھٹنا، کندھے سے کندھا دور کھنا، کسی قولی یا فعلی صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث میں دکھادیں اور اس کی صحت امتنیوں کے اقوال و آراء کی تلقید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔



## نماز شروع کرتے وقت ہاتھ کانوں تک اٹھانا

سوال: سنی حضرات نماز شروع کرتے وقت دونوں ہاتھ کانوں تک اٹھاتے ہیں جبکہ غیر مقلدین کندھوں تک اٹھاتے ہیں، اصل حقیقت کیا ہے؟

جواب: نماز شروع کرتے وقت ہاتھ کہاں تک اٹھائے جائیں؟ اس کے متعلق مختلف روایات ہیں۔ ملاحظہ کیجئے!

1- عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا فَتَحَ الصَّلَاةَ رَفَعَ يَدِيهِ حَدْوَ مَنْكِيَّهُ۔

(سنن نسائی: ج 1 ص 140)

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے روایت ہے کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب نماز شروع کرتے تو اپنے ہاتھ کندھوں کے برابر اٹھاتے تھے۔“

2- حضرت واکل بن حجر قرماطی ہیں۔ ”صَلَّى يُسْكُنُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمَّا فَتَحَ الصَّلَاةَ كَبَرَ وَرَفَعَ يَدِيهِ حَتَّى حَادَتَا أُذْنَيْهِ۔“

(سنن نسائی: ج 1 ص 140)

حضرت واکل بن حجر قرماطی ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے نماز پڑھی پس جب آپ نے نماز شروع کی تو اپنے ہاتھ اٹھائے حتیٰ کہ اپنے کانوں کے برابر کئے۔“

3- ”عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرَةِ ..... أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى رَفَعَ يَدِيهِ حِينَ يُكَبِّرُ حِيَالَ أُذْنَيْهِ۔“

(سنن نسائی: ج 1 ص 140)

حضرت مالک بن الحویرتؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا جب نماز شروع کرنے کا ارادہ کرتے تو تکمیر کے وقت ہاتھ کانوں کے برابر اٹھاتے۔“

4- عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحُوَيْرَةِ قَالَ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَخَلَ فِي الصَّلَاةِ رَفَعَ يَدِيهِ ..... حَتَّى حَادَتَا فُرُوعَ أُذْنَيْهِ۔

(سنن نسائی: ج 1 ص 140، مسلم: ج 1 ص 168)

حضرت مالک بن الحویرتؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا جس وقت آپ نماز میں داخل ہوتے تو اپنے دونوں کانوں کے کناروں تک ہاتھ اٹھاتے۔“

5- حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے: ”رَأَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا افْتَسَحَ الصَّلْوَةُ رَفَعَ يَدِيهِ حَتَّى تَكَادَ إِبْهَامَاهُ تُحَادِيْ شَحْمَةَ أَذْنِيهِ۔“ (سنن نسائی، ج 1 ص 141)

حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے کہ ”انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا جب آپ نے نماز شروع کی تو اپنے ہاتھ اٹھائے تھی کہ آپ کے دونوں انگوٹھے کانوں کی لوکے قریب تھے۔“

6- حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے: ”أَنَّهُ أَبْصَرَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَامَ إِلَى الصَّلْوَةِ رَفَعَ يَدِيهِ حَتَّى كَانَتَا بِحِيَالِ مَنْكِبِيهِ وَحَادِيْ بِإِبْهَامِيهِ أَذْنِيهِ۔“ (سنن ابو داؤد، ج 1 ص 105)

حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے کہ ”انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا جس وقت آپ نماز کے لیے کھڑے ہوئے تو ہاتھ کندھوں کے برابر اٹھائے اور انگوٹھے کانوں کے برابر کیے۔“

7- ”عَنْ وَائِلِ بْنِ حُجْرَ قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ افْتَسَحَ الصَّلْوَةَ رَفَعَ يَدِيهِ حِيَالَ أَذْنِيهِ قَالَ ثُمَّ أَنْتَهُمْ فَرَأَيْتُهُمْ يَرْفَعُونَ أَيْدِيهِمُ إِلَى صُدُورِهِمْ فِي اِفْتَسَاحِ الصَّلْوَةِ وَعَلَيْهِمْ بَرَانِسُ وَأَكْسِيَّةُ۔“ (سنن ابو داؤد، ج 1 ص 105)

حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں: ”میں نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا جب نماز شروع کی تو کانوں کے برابر ہاتھ اٹھائے پھر میں دوبارہ آیا تو میں نے صحابہ کرام کو دیکھا کہ وہ نماز کے شروع میں اپنے سینوں تک ہاتھ اٹھاتے ہیں اور ان پر ٹوپیاں اور چادریں ہیں۔“

فائدہ: امام اعظم ابو عینیؓ نے اپنی فقاہت اور اجتہادی رائے سے ان مختلف روایات کے درمیان تطبیق یوں دی کہ نمازی نماز شروع کرتے وقت ہاتھ اس طرح اٹھائے کہ ہتھیلیاں کندھوں کے برابر ہوں، انگوٹھے کانوں کی لوکے برابر اور انگلیاں کانوں کے اوپر والے کناروں کے برابر ہوں تاکہ بیک وقت سب روایات پر عمل ہو جائے۔ باقی سینہ تک ہاتھ اٹھانے کی روایت عذر و مجبوری پر محظوظ ہے جیسا کہ یہ جملہ کہ ان پر ٹوپیاں اور چادریں ہیں۔ اسی عذر کی نشاندہی کر رہا ہے کہ سر دی کا موسم تھا چادریں لپٹی ہوئی ہیں اس عذر کی وجہ سے چادروں کے اندر ہی سینے تک ہاتھ اٹھائے۔

نوٹ: اگر غیر مقلدین ان مختلف روایات کے درمیان نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فیصلہ صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث میں دکھادیں کہ آپ نے کندھوں تک ہاتھ اٹھانے کا حکم دیا ہوا اور کانوں تک اٹھانے سے منع کیا ہوا یا آپ نے اختیار دیا ہوا کہ تمہیں اختیار ہے جیسے چاہو کرلو یا کندھوں تک ہاتھ اٹھانے کی حدیث راجح ہے اور اس حدیث کی صحت امتنیوں کے

اقوال و آراء کی تقلید یکیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے ورنہ دھوکہ دینا چھوڑ دیں کہ ہم صرف قرآن و حدیث پر عمل کرتے ہیں اور تقلیدیں کرتے ۔

## نماز میں ناف کے نیچے ہاتھ باندھنا

سوال: کیا ناف کے نیچے ہاتھ باندھنے کی کوئی دلیل ہے؟

جواب: ناف کے نیچے ہاتھ باندھنا بی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، صحابہ کرام، تابعین، تابعین کے عمل سے ثابت ہے۔ ملاحظہ کیجیے!!

- 1 - ”عَنْ عَلَقَمَةَ بْنِ وَائِلٍ بْنِ حُجْرٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَمْيِنَةَ عَلَى شِمَالِهِ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 390)

حضرت وائل بن حجر سے روایت ہے فرمایا: ”میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا آپ نے نماز میں اپنا دہنہ ہاتھ باہمیں ہاتھ پر زیر ناف رکھا۔“

- 2 - ”عَنْ عَلَىٰ قَالَ مِنْ سُنَّةِ الصَّلَاةِ وَضُعُّ الْأَيْدِيْ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 391: مسند احمد؛ ج 1 ص 110)

حضرت علیؑ سے روایت ہے انہوں نے کہا کہ ”نماز کی سنت میں سے ہے دائیں ہاتھ کو باہمیں ہاتھ پر ناف کے نیچے رکھنا۔“

- 3 - ”قَالَ الْحَاجَاجُ بْنُ حَسَانَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا مِجْلَزَ أَوْ سَالَتَهُ قَالَ قُلْتُ كَيْفَ يَصْنَعُ قَالَ يَضْعُ بَاطِنَ كَفَّ يَمْيِنَةَ عَلَىٰ ظَاهِرِ كَفَّ شِمَالِهِ وَيَجْعَلُهَا أَسْفَلَ مِنَ السُّرَّةِ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 391: آثار اسنادہ صحیح)

حضرت حاجاج بن حسانؓ کہتے ہیں کہ میں نے ابو مجلزؓ سے سنا، یاد ریافت کیا کہ ”نمازی ہاتھ کس طرح رکھے؟ تو انہوں نے کہا دائیں ہاتھ کی ہتھیں باہمیں ہاتھ کے پر وہی حصہ پر رکھے اور اس کو ناف کے نیچے رکھے۔“

- 4 - ”عَنْ إِبْرَاهِيمَ قَالَ يَضْعُ يَمْيِنَةَ عَلَىٰ شِمَالِهِ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 390: آثار اسنادہ صحیح؛ ص 171 اسنادہ حسن)

حضرت ابراہیم نجفیؓ نے کہا: ”اپنادیاں ہاتھ باہمیں ہاتھ پر ناف کے نیچے رکھے۔“

- 5 - ”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ وَضُعُّ الْكَفَّ عَلَى الْكَفِّ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(الجوہر انتقی علی ابیہیقی؛ ج 2 ص 31 محلی ابن حزم ج 1 ص )

حضرت ابو ہریرہؓ نے کہا: ”ہاتھ کو ہاتھ پر نماز میں ناف کے نیچے رکھا جائے۔“

6- ”عَنْ أَنَسٍ قَالَ ثَلَاثَ مِنْ أَخْلَاقِ النَّبُوَةِ تَعْجِيلُ الْإِفْطَارِ وَ تَأْخِيرُ السُّحُورِ وَ وَضُعُ الْيَدُ الْيُمْنِي عَلَى الْيُسْرَى فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(الجوہر لقیٰ علی ایتھیقی؛ ج 2 ص 32؛ مکمل ابن حزم؛ ج 3 ص 30)

حضرت انسؓ نے فرمایا: ”تین باتیں نبوت کے اخلاق میں سے ہیں: روزہ کے افطار میں جلدی کرنا اور سحری میں تاخیر کرنا اور دوائیں ہاتھ کو بائیں میں ہاتھ پر نماز میں ناف کے نیچے رکھنا۔“

7- ”عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ قَالَ إِنَّ مِنَ السُّنَّةِ فِي الصَّلَاةِ وَضُعُ الْيَمِينِ عَلَى الْشَّمَالِ تَحْتَ السُّرَّةِ۔“

(دارقطنی، بیہقی مسند اہل بیت؛ ص 174)

امیر المؤمنین حضرت علیؓ سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”نماز میں سنت یہ ہے کہ اپنے دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ پر رکھ کر اور ناف کے نیچے باندھے۔“ یاد رہے مسند اہل بیت غیر مقلدین کی کتاب ہے اس کا مصنف محمد بن محمد الباقری ہے جو دو واسطوں سے میاں نذر حسین کا شاگرد ہے جیسا کہ اس مسند کے ص 8 پر درج ہے آدمی کی عجرود اکساری اور فطری ادب کا تقاضا بھی یہی ہے۔ اگر غیر مقلدین سینہ پر ہاتھ باندھنے کے ساتھ سنت کا لفظ دکھا دیں تو ہم ان کو سچا مان لیں گے۔

غیر مقلد عالم مولانا محمد حنیف فرید کوئی ان حدیثوں کی یوں توہین کرتا ہے: ”آپ اور آپ کے مقتدی تو بالکل ہی آلتی اس سلسلہ پر ہاتھ باندھتے ہیں جس سے خصوصیت جانے کا خطرہ ہے۔“ (تولحق؛ ص 41)

نوت نمبر 1: غیر مقلد اپنادیاں ہاتھ بائیں کہنی پر اور بایاں ہاتھ دائیں کہنی پر رکھ کر دونوں ہاتھ سینے پر رکھ لتے ہیں اگر غیر مقلدین اپنے اس عمل پر صحاح سترے سے ایک صحیح، صریح، مرفوع اور متصلح حدیث پیش کر دیں اور اس حدیث کی صحیح اور ہماری پیش کردہ حدیثوں کا ضعف امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔

نوت نمبر 2: غیر مقلدین کے سیخ الاسلام مولانا ثناء اللہ امترسی نے فتاویٰ شناسیہ ج 1 ص 443 میں لکھا ہے: ”سینے پر ہاتھ باندھنے کی احادیث بخاری اور مسلم اور ان کی شروح میں بکثرت ہیں۔“ نیز فتاویٰ شناسیہ ج 1 ص 457 میں لکھا: ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز میں سینے پر ہاتھ باندھا کرتے تھے صحیح بخاری میں بھی ایک ایسی حدیث آتی ہے۔“ اور مجاہدین لشکر طیبہ کا نصیبی کتاب پر ریاض الحمادین کے ص 90 پر عنوان دیا ”سینے پر ہاتھ باندھنا“ اور حوالہ بخاری باب

نمبر 477 صفحہ 371 حجر 1 کا دیا ہے اسی طرح ”سنن نسائی“ کا حوالہ دیا ہے۔ اگر وہ حدیث مع عربی متن و سند بخاری، مسلم، سنن نسائی میں دکھادیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے!!!

## قرأت خلف الامام پر دوام ہے یا ترک؟

سوال: سنی حضرات امام کے پیچھے قرأت ہمیں کرنے۔ کیا اس پر دلیل ہے؟

جواب: ہمارے پاس بہت دلائل ہیں لیکن دلائل پیش کرنے سے پہلے دو باتیں معلوم کر لیں:

- 1 فاتحہ قرأت ہے یا نہیں؟

- 2 سنی حضرات اور غیر مقلدین کے درمیان حجڑا کیا ہے؟

فاتحہ قرأت ہے:

یہ بات دلائل سے ثابت ہے کہ فاتحہ قرأت ہے:

- 1 صحیح بخاری: حجر 1 ص 103 حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے

”کَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ صَلَوةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامٌ يُسْكُنُ بَيْنَ النَّكْبِيرِ وَبَيْنَ الْقِرَاءَةِ..... فَقُلْتُ بِابِي أَنْتَ وَأَمِّي يَارَسُولَ اللَّهِ اسْكُنْ تُكَ بَيْنَ النَّكْبِيرِ وَبَيْنَ الْقِرَاءَةِ مَا تَقُولُ؟ قَالَ أَقُولُ اللَّهُمَّ بَايِعُدْ بَيْتِيْ. “..... اخ

حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تکبیر اور قرأت کے درمیان کچھ آہستہ آہستہ پڑھتے۔ میں نے کہا: ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! میرے ماں باپ آپ پر قربان آپ تکبیر اور قرأت کے درمیان آہستہ کیا کہتے ہیں؟“ فرمایا: ”میں کہتا ہوں اللَّهُمَّ بَايِعُدْ بَيْتِيْ وَبَيْنَ حَطَابِيْاَتِي..... اخ اور غیر مقلدین مانتے ہیں کہ یہ دعا تکبیر تحریکہ اور فاتحہ کے درمیان پڑھی جاتی ہے۔ لہذا یہاں فاتحہ کو قرأت کہا گیا ہے اور اگر غیر مقلدین کو اصرار ہے کہ فاتحہ قرأت نہیں بلکہ فاتحہ کے بعد والی سورت قرأت ہے تو اس حدیث کے مطابق غیر مقلدین کو چاہیے کہ فاتحہ ختم کر کے تکبیر کہیں پھر اللَّهُمَّ بَايِعُدْ والی دعا پڑھیں اس کے بعد سورۃ پڑھیں۔

- 2 امام بخاریؓ نے باب قائم کیا ”بَابُ وُجُوبِ الْقِرَاءَةِ لِلِّإِمَامِ وَالْمَامُومُ“ اس کے تحت حدیث نقل کی ہے ”لَا صَلَاةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَءْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ“ پس معلوم ہوا کہ امام بخاری کے نزدیک فاتحہ الکتاب قرأت ہے۔

- 3 ”عَنْ أَنَسِ قَالَ، كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ صَلَوةُ اللَّهِ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ يَسْتَفْتِحُونَ الْقِرَاءَةَ بِالْحَمْدِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.“

(سنن نسائی: حجر 1 ص 143: بخاری: حجر 1 ص 104)

حضرت انسؑ فرماتے ہیں: ”نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ابو بکرؓ اور عمرؓ قرآن شروع کرتے تھے ”الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ“ کے ساتھ۔

4- حضرت عائشہؓ سے روایت ہے: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز شروع کرتے تکبیر کے ساتھ اور قرآن ”الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ“ کے ساتھ۔ (مسلم: ج 1 ص 194)

نیز امام نسائیؓ نے ج 1 ص 142، 143 پر چار باب قائم کیے ہیں ”بَابُ الدُّعَاءِ بَيْنَ التَّكْبِيرِ وَ الْقِرَاءَةِ“ ان میں قرآن سے مراد فاتحہ ہے کیونکہ یہ دعا میں تبیہ تحریک یہ اور فاتحہ کے درمیان پڑھی جاتی ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ امام نسائیؓ کے نزدیک فاتحہ قرآن ہے۔

نوت: اگر غیر مقلدین صرف اور صرف ایک صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث پیش کر دیں جس میں صراحت ہو کہ فاتحہ قرآن نہیں ہے اور اس حدیث کی صحت اور ہماری پیش کردہ حدیثوں کا ضعف امتنوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔

فائدہ: ہم نے یہ تحقیق اس لیے کی ہے کہ آگے دلائل میں جہاں قرآن کا لفظ آئے گا وہاں فاتحہ بھی اس میں داخل ہو گی کیونکہ فاتحہ بھی قرآن ہے پس جو حکم قرآن کا ہوگا، وہی فاتحہ کا ہوگا۔ محل نزاع:

غیر مقلدین کا دعویٰ ہے کہ نبی علیہ السلام کی اخیر زندگی تک صحابہ کرامؓ اپنے صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے قرآن کرتے رہے جبکہ اہل السنّت والجماعت کا دعویٰ یہ ہے کہ پہلے امام کے پیچھے قرآن ہوتی تھی بعد میں متزوج ہو گئی اور امام کی قرآن کو ہی مقتدی کی قرآن قرار دیا گیا اور مقتدی کو خاموش رہنے اور امام کی قرآن پر اکتفا کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔

گویا امام و مقتدی دونوں کی قرآن کے ساتھ ہوتی ہے۔ امام کی اس لیے کہ خود اس نے قرآن کی ہے مقتدی کی اس لیے کہ امام کی قرآن مقتدی کی قرآن ہے جبکہ غیر مقلدین کا دعویٰ ہے کہ امام کی قرآن مقتدی کی قرآن نہیں بلکہ وہ اپنی قرآن جدا کرے گا۔

ہمارے پاس پانچ قسم کے دلائل ہیں:

قسم اول: امام کی قرآن مقتدی کی قرآن ہے۔ ملاحظہ کیجیے:

1- حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے مروی ہے کہ ظہر یا عصر کی نماز میں ایک شخص نے نبی علیہ السلام کے پیچھے قرآن کی اشنا نماز میں ایک آدمی نے اشارہ سے اس کو قرآن سے منع کیا جب نماز سے فارغ ہوئے تو قرآن کرنے والے نے منع کرنے والے سے کہا کہ تم مجھے نبی

علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پیچھے قرأت کرنے سے کیوں روکتے ہو؟ وہ دونوں یہ باتیں کر رہے تھے کہ نبی علیہ السلام نے ان کی گفتگوں میں اور ارشاد فرمایا: ”جو شخص امام کے پیچھے نماز پڑھتا ہو اس کے لیے امام کی قرأت ہی کافی ہے

(کتاب القراءة: یہہقی ص 126)

2- حضرت جابر بن عبد اللہ، نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ ”آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا جس نے امام کے پیچھے نماز پڑھی تو امام کی قرأت ہی اس کی قرأت ہے۔“

(موطا امام محمد: ص 98)

3- حضرت جابر بن عبد اللہ کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جس شخص نے امام کی اقتداء کی تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 377)

4- حضرت جابر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جس نے امام کی اقتداء کی تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔“

(فتح القدر: ج 1 ص 295: مسند احمد: ج 3 ص 339)

5- حضرت جابر بن عبد اللہ فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جس نے امام کی اقتداء کی تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔“

(کتاب القراءة: امام یہہقی ص 138)

6- حضرت عبد اللہ بن شداد سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عصر کی نماز میں امامت کرائی اور ایک شخص نے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے قرأت کی جو نمازی اس کے ساتھ کھڑا تھا اس نے اس کا ذرا بدن دبایا تاکہ قرأت سے بازا جائے جب نماز ہو چکی تو اس نے کہا کہ تم نے مجھے کیوں دبایا تھا؟ منع کرنے والے نے کہا: ”چونکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آگے قرأت کر رہے تھے میں نے مناسب نہ سمجھا کہ تم بھی قرأت کرو۔“ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دونوں کی باتیں سن کر ارشاد فرمایا: ”جس نے امام کی اقتداء کی تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔“

(موطا امام محمد: ص 101)

7- حضرت ابو درداء فرماتے ہیں: ”جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سوال کیا گیا کہ ہر نماز میں قرأت ہے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”ہاں!“ ایک انصاری

بولے تو پھر قرأت ضروری ہوئی؟ حضرت ابو درداء فرماتے ہیں: ”تمام اہل مجلس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زیادہ قریب میں تھا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے مخاطب کر کے فرمایا: ”میں تو یہی جانتا ہوں کہ امام کی قرأت مقتدیوں کو کافی ہے۔“

( Darقطنی: ج 1 ص 332)

8- حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ” جس نے امام کی اقتداء کی تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔“

( کتاب القراءة: ص 170)

9- حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے مروی ہے کہ نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا: ” جس کے لیے امام ہو تو امام کی قرأت ہی اس کی قرأت ہے۔“

( کتاب القراءة: ص 156)

10- حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ” تجھے امام کی قرأت کافی ہے چاہے وہ آہستہ آواز سے قرأت کرے یا اوپھی آواز سے۔“

( Darقطنی: ج 1 ص 331)

11- حضرت انسؓ فرماتے ہیں: ” رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک مرتبہ صحابہ کرامؓ نماز پڑھائی نماز سے فارغ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صحابہ کرامؓ کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: ” تم قرأت کرتے ہو جبکہ امام قرأت کر رہا تو صحابہ کرامؓ چپ رہے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تین باری ہی سوال کیا۔ صحابہ کرامؓ بولے کہ ہم ایسا کرتے ہیں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ” ایسے مت کرو۔“

( شرح معانی الآثار: 259)

12- نواس بن سمعانؓ فرماتے ہیں: ” میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ظہر کی نماز پڑھی میری دہنی طرف ایک انصاری صحابی تھے انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچھے قرأت کی اور میری بائیکیں جانب قبیلہ مزینہ کے ایک صاحب تھے جو کنکریوں سے کھیل رہے تھے۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز سے فارغ ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پوچھا میرے پیچھے کس نے قرأت کی؟ انصاری بولے: ” میں نے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ” ایسا مت کرو کیونکہ جو امام کی اقتداء کرے تو امام کی قرأت ہی مقتدی کی قرأت ہے۔ جو صاحب کنکریوں سے کھیل رہے تھا ان

(کتاب القراءة ص 176)

13- بیجی بن عبد اللہ اور یزید بن ابی عیاض سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”تم میں سے جس کے لیے امام ہوا اور وہ اس امام کی اقتداء کرے تو مقتدی اس کے ساتھ ہرگز قرأت نہ کرے کیونکہ امام کی قرأت ہی اس کی قرأت ہے۔

(کتاب القراءة ص 183)

نوت: اگر غیر مقلدین صرف اور صرف ایک صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث پیش کر دیں کہ امام کی قرأت مقتدی کی قرأت نہیں اور اس حدیث کی صحیت اور ہماری پیش کردہ حدیثوں کا ضعف امتنیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!

قسم دوم: امام کی قرأت کے وقت مقتدی خاموش رہیں۔

الف: ہماری اس دلیل کی پانچ خوبیاں ہیں:

1- کتاب صحاح ستہ میں سے ہے۔ 2- قرآن کریم کی آیت ہے۔  
 3- اس پر تفسیر کا عنوان ہے۔ 4- تفسیر مرفوع متصل حدیث کے ساتھ کی گئی ہے  
 5- اس حدیث کو صحاح ستہ کے مؤلفین میں سے امام مسلم نے صحیح مسلم ج 1 ص 174  
 پر اس صحیح کہا ہے وہ کتاب سنن نسائی ہے۔ ج 1 ص 146 قرآن کی آیت ہے۔ وَإِذَا قُرِئَ  
 الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا اللَّعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ (الایہ) اور جب قرآن پڑھا جائے تو  
 اس کی طرف خوب کان لگا اور خاموش رہوتا کہ تم پر رحم کیا جائے۔ اس پر امام نسائی نے عنوان  
 قائم کیا ہے تاویل قوله عزوجل..... اخ لیعنی اللہ عزوجل کے قول کی تفسیر۔ تفسیر کی ضرورت  
 اس لیے پیش آئی کہ اس آیت میں تین امور غیر واضح ہیں۔

1- قرأت کرنے والا کون ہے؟

2- کس وقت اس کی کس حالت میں قرأت کی جائے؟

3- کان لگانے اور خاموش رہنے کا حکم کن لوگوں کو ہے؟ امام نسائی نے نبی ﷺ کی  
 حدیث کے ساتھ تفسیر کے یہ تینیوں امور واضح کر دیے ہیں وہ حدیث یہ ہے حضرت ابو ہریرہ  
 فرماتے ہیں امام اس لیے ہے تاکہ اس کی اقتداء کی جائے سوجب وہ تکبیر کہے تم تکبیر کہا اور  
 جب وہ قرأت کرے تم خاموش رہو اس سے معلوم ہو گیا کہ قرأت کرنے والا امام ہے اور وہ  
 نماز کی حالت میں قرأت کرتا ہے کان لگانے، خاموش رہنے کا حکم مقتدیوں کو ہے۔ اس قوی

دلیل سے ثابت ہوا کہ امام جب قرأت کرے تو مقتدى خاموش رہیں اور چونکہ خاموش رہنے کا حکم امام کی قرأت پر مرتب ہو رہا ہے اور وہ جہری و سری دونوں نمازوں میں قرأت کرتا ہے تو مقتدى بھی دونوں نمازوں میں خاموش رہے۔ خواہ قرأت فاتحہ ہو یا غیر فاتحہ اور یہاں استماع اور انصات کا وہی معنی ہے جو صحیح بخاری ح 1 ص 3 پر فاتحہ قرآنہ کی تفسیر میں ہے فاسْتَمَعَ لَهُ وَأَنْصَتْ لِعْنِي كَانَ لَكَ اور اس طرح خاموش رہ کہ زبانِ کوحر کرت بھی نہ ہو۔ اس کے مقابلہ میں غیر مقلدین کے پاس ان خوبیوں کی حامل ایک بھی دلیل نہیں اگر اس آیت کی کوئی غیر مقلد دوسری تفسیر کرے تو وہ بھی صحاح ستہ میں سے کسی کتاب میں صحیح حدیث کے ساتھ تفسیر پیش کرے محض احتمالات اور کمزور روایتوں کی وجہ سے اس اعلیٰ درجہ کی تفسیر کو نہیں چھوڑا جاسکتا۔

1- ابو موسیٰ اشعریٰ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں خطاب فرمایا اور سنت کے مطابق زندگی بس کرنے کی تلقین فرمائی اور نماز کا طریقہ بتلایا اور یہ فرمایا کہ نماز پڑھنے سے قبل اپنی صفوں کو درست کرلو پھر تم میں سے ایک تمہارا امام بنے جب وہ تکبیر کہے تو تم بھی تکبیر کہو اور جب وہ قرأت کرے تو تم خاموش رہو اور جب وہ ”ولا الصالین“ کہے تو تم ”آمین“ کہو۔

2- حضرت ابو موسیٰ اشعریٰ فرماتے ہیں: ”حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں نماز سکھائی فرمایا: ”جب تم نماز پڑھنے ہوڑے ہو تو تم میں سے ایک تمہارا امام بنے“ وَإِذَا قَرَأَ (الامام) فَانْصِتُوا“ اور جب وہ امام قرأت کرے تو تم خاموش رہو۔

(مسند احمد ح 2 ص 415، صحیح البخاری عوائد ح 2 ص 133، ابن ماجہ ص 61)

3- حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”امام اس لیے مقرر کیا جاتا ہے کہ اس کی اقتداء کی جائے سو جب وہ تکبیر کہے تو تم بھی تکبیر کہو اور جب وہ قرأت کرے تو تم خاموش رہو۔“

(نسائی ح 1 ص 107: مصنف ابن ابی شیبہ ح 1 ص 377)

4- حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”امام اس لیے مقرر کیا جاتا ہے کہ اس کی اقتداء کی جائے سو جب وہ تکبیر کہے تو تم بھی تکبیر کہو وَاذَا قَرَأَ فَانْصِتُوا اور جب وہ قرأت کرے تو تم خاموش رہو۔“

(ابن ماجہ: ص 61: مسند احمد ح 2 ص 376)

5- حضرت انسؓ سے مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جب امام قرأت کرتے تو تم خاموش رہو۔“

(كتاب القراءة: ص 113)

6- حضرت عمر بن خطابؓ فرماتے ہیں: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک دن ظہر کی نماز پڑھائی تو ایک صاحب اپنے جی ہی جی میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ قرأت کرنے لگے، نماز پوری ہوئی تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پوچھا: ”کیا تم میں سے کسی نے میرے ساتھ قرأت کی ہے؟ تین دفعہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ سوال کیا۔ ایک صاحب بولے: ”جی ہاں! یا رسول اللہ میں ”سَبَحَ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى“ پڑھ رہا تھا۔“ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”کیا ہو گیا کہ مجھے قرآن کی قرأت میں کشمکش میں ڈال دیا جاتا ہے کیا تمہیں امام کی قرأت کافی نہیں ہے؟ امام تو بنایا ہی اس لیے جاتا ہے کہ اس کی اقتداء کی جائے لہذا افدا قرآن صیٹو جب وہ قرأت کرے تو تم خاموش رہا کرو!“

(كتاب القراءة: ص 115، 163)

نوت: اگر غیر مقلدین صحن، صریح، مرفوع اور متصل پیش کر دیں جس میں آپ نے مقتدیوں کو ادا کیا فکر کریں اور ادار کے فارک عواد اسے جد فاس سجدہ کی طرح حکم دیا ہو ادا فقر افاقر نہ اور اس حدیث کی صحیح اور ہماری پیش کردہ حدیثوں کا ضعف امتنوا، کہ افاقت اور آراء کا تقلید کر بغیر شایستہ کر کر تو ہمارے الکھ وہ انعام میں گرے

قسم سوم: مدرک رکوع مدرک رکعت ہے:

اگر کوئی مقتدی امام کے ساتھ رکوع میں شامل ہو جائے تو اس کی رکعت ہو جاتی ہے  
بشرطیکہ اس نے تکبیر تحریک کی مقدار قیام بھی کیا ہو اور تکبیر تحریک بھی کہی ہو۔ مقتدی کی کیا یہ  
رکعت اس لیے ہو جاتی ہے کہ امام کی قرأت مقتدی کی قرأت ہے خواہ اس نے شروع سے  
امام کے پیچھے اقتداء کی ہو یا قرأت کے درمیان میں آ کر شامل ہوا ہو یا رکوع میں شامل ہوا  
ہو۔ اگر مقتدی پر اپنی قرأت فرض ہوتی تو مدرک رکوع کی رکعت نہ ہونی چاہیے! حالانکہ  
احادیث سے ثابت ہے کہ مدرک رکوع، مدرک رکعت ہوتا ہے۔

## احادیث ملاحظہ کیجیے:

- 1 حضرت ابو بکرؓ سے اس حالت میں پہنچے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رکوع میں تھے انہوں نے صفت کپہنخنے سے قبل ہی رکوع کر لیا پس نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو کہا زادک اللہ حرصاً و لا تَعِدُ اللہ تَعَالَى تِيرَ حرص کو زیادہ کرے اور مرت لوٹا تو یعنی نماز کو

(بخاری: ج 1 ص 108)

حافظ محمد اسماعیل شارح بلوغ المرام فرماتے ہیں: **لَا تُعِدْ** اعادہ سے مشتق ہے یعنی اللہ تعالیٰ

تجھے میں طلب خیر کے حرص کو زیادہ کرے اور اپنی نماز کونہ لوٹا کیونکہ وہ تھی ہے۔

(سبل السلام؛ ج 2 ص 53 حدیث 21)

-2 حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: جب تم نماز کی طرف آؤ اور ہم سجدہ میں ہوں تو سجدہ کرو اور اس کو کچھ بھی شمارہ کرو وَمَنْ أَدْرَكَ الرَّكْعَةَ فَقَدْ أَدْرَكَ الصَّلَاةَ اور جس نے رکوع کو پالیا اس نے نماز کو پالیا۔

(ابوداؤد ج 1 ص 129)

-3 حافظ ابن حجر عسقلانی تخلیص حمیر ج 2 ص 41 میں فرماتے ہیں: ”میں نے تیج ابن خزیم کا مطالعہ کیا تو اس میں یہ حدیث پائی حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جس نے امام کے ساتھ رکوع کو پالیا قبل اس کے کہ وہ اپنی کمر سیدھی کرے پس تحقیق اس نے رکعت کو پالیا۔“ مزید حدیثیں فتاویٰ ستاریہ ج 1 ص 53 تا ص 57 میں ملاحظہ فرمائیں اور آثار صحابہ مصنف ابن ابی شیبہ طبع کراچی جلد اول ص 243 ص 244 ص 254، ج 255 پر ملاحظہ ہوں۔

نوت: اگر غیر مقلدین صرف ایک صحیح صریح، مرفوع اور متصل حدیث پیش کریں جس میں صراحتاً مذکور ہو کہ مدرک رکوع کی رکعت نہیں ہوتی اور اس حدیث کی صحت اور ہماری پیش کردہ احادیث کا ضعف امتوں کے قول و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔  
ویسیم چہارم:

-1 حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہر وہ نماز جس میں ام الكتاب نہ پڑھی جائے وہ ناقص ہے مگر امام کے پیچھے۔

(کتاب القراءۃ؛ امام یہقی ص 171)

-2 حضرت جابرؓ فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سنا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جس شخص نے نماز پڑھی اور اس میں سورۃ فاتحہ نہیں پڑھی اس نے نماز ہتھی نہیں پڑھی مگر امام کے پیچھے۔“ (یعنی امام کے پیچھے فاتحہ کے بغیر ہو جاتی ہے)

(کتاب القراءۃ؛ امام یہقی ص 136)

-3 حضرت جابرؓ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”ہر وہ نماز جس میں سورۃ فاتحہ پڑھی جائے وہ ناقص ہے مگر امام کے پیچھے۔“

(کتاب القراءۃ ص 136، سنن کبریٰ ج 2 ص 69)

-4 حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم نے فرمایا: ”ہر وہ نماز جس میں سورہ فاتحہ نہ پڑھی جائے، وہ نمازوں نہیں۔ مگر امام کے پیچھے۔“ (کتاب القراءۃ: امام یہیقی ص 173)

ان روایات کے علاوہ اس مضمون کی مزید احادیث کتاب القراءة کے ان صفحات پر ملاحظہ فرمائیں ص 138 میں ص 122 نیز سننDarقطنی ج 1 ص 327، موطا مالک ص 66، سنن ترمذی ص 71 اور حافظ ابن حجر عسقلانی شرح نخبۃ الفکر میں قاعدة لکھتے ہیں وَبِکُشْرَةِ الْطُّرُقِ یَصُحُّ کُثْرَتُ اسْنَادِکَی وَجْهٍ سے حدیث کو صحیح قرار دیا جاتا ہے۔

نوت: قرأت خلف الامام كمتعلق بانج طرح کی مختلف روایات ہیں  
1- لاَ صَلْوَةٌ لِمَنْ لَمْ يَقُرَّ بِأَيْمَانِ الْقُرْآنِ فَصَاعِدًا -

لَا صَلْوَةٌ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأْ بِالْقُرْآنِ فَصَاعِدًا - 1

(مشکوٰۃ ص 78. بحوالہ صحیح مسلم)

اس آدمی کی نماز نہیں جس نے سورۃ فاتحہ اور زائد سورۃ کو نہیں پڑھا۔

أَصْلُوَةَ لِمَنْ لَمْ يَقْرَأْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ - 2

(مشكوة 78)

اس آدمی کی نماز نہیں جس نے فاتحہ الکتاب کو نہیں پڑھا اس میں زائد سوت کو نہ لازم کیا گیا ہے نہ منع کیا گیا ہے۔

3- **عَنْ عُبَادَةَ بْنِ صَامِتٍ فَلَا تَقْرَئُوا بِشَيْءٍ مِّنَ الْقُرْآنِ إِذَا جَهَرْتُ. إِلَّا بِأُمِّ الْقُرْآنِ.**

(مشكوة؛ ص 81)

جب میں اونچی آواز سے قرأت کروں تو قرآن میں سے کچھ نہ پڑھو مگر ”ام القرآن“، اس حدیث میں جہری اور سری نماز میں فرق کیا گیا ہے جہری نمازوں (مغرب، عشاء، وغیر) میں امام کے پیچھے سورۃ منع ہے لیکن سری میں منع نہیں۔ ورنہ جہری نماز کی تخصیص کا کیا فائدہ؟ خلاصہ یہ کہ جہری میں امام کے پیچھے صرف فاتحہ پڑھو زائد سورت نہ پڑھو مگر سری (ظہر و عصر) نماز میں امام کے پیچھے فاتحہ کے ساتھ زائد سورۃ پڑھنے کی اجازت ہے۔

4- حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایک جھری نماز سے فارغ ہوئے تو پوچھا کیا تم میں سے کسی نے ابھی میرے ساتھ قرأت کی ہے ایک آدمی نے کہا: ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جی ہاں!“ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”میں بھی سوچتا ہوں میرے ساتھ قرآن کا جھگڑا کیوں کرایا جا رہا ہے؟“ حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں: ”یہ بات سن کر لوگ جھری نماز میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ قرأت کرنے سے رُک گئے

یعنی قرأت خواہ فاتحہ ہو یا زائد سوت دونوں سے جھری نمازوں میں رُک گئے لیکن سری نمازوں میں فاتحہ پڑھتے رہے۔” (مشکوٰۃ: ج 1 ص 81)

- 5 حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”امام اس لیے ہے تاکہ اس کی اقتداء کی جائے سو جب وہ تکبیر کہے تم تکبیر کہو اور جب وہ قرأت کرے تم خاموش رہو۔“

(مشکوٰۃ شریف: ج 1 ص 81)

اس میں جھری و سری اور فاتحہ و غیر فاتحہ کا فرق ختم کر کے عام حکم کے طور پر فرمایا: ”جب امام قرأت کرے تم خاموش رہو۔“ ہمارے امام عظیم ابو حنیفہؓ کی ان مختلف روایات کے بارے میں فقیہانہ اور مجتہدانہ رائے یہ ہے کہ قرأت کے مسئلہ میں تبدیلی ہوتی رہی ہے اخیر میں مقتدیوں کو مطلقاً خاموش رہنے کا حکم دیا اور امام کی قرأت کو ہی مقتدیوں کی قرأت قرار دیا گیا۔ اگر غیر مقلدین نے مختلف مตضاد روایات کے متعلق نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فیصلہ صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث میں صراحتاً دکھادیں اور اس حدیث کی صحت بھی امتنیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔

قسم پنجم:

قرأت خلف الامام کے بارے میں شدت:

- 1 نَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَنِ الْقِرَاءَةِ خَلْفَ الْإِمَامِ۔

(مصنف عبد الرزاق: ج 2 ص 39)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امام کے پیچھے قرأت کرنے سے منع فرمایا ہے۔  
- 2 موسی بن عقبہؓ فرماتے ہیں: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، ابو بکر، عمر، عثمان رضوان اللہ علیہم اجمعین امام کے پیچھے قرأت کرنے سے منع فرماتے تھے۔“

(مصنف عبد الرزاق: ج 2 ص 39)

- 3 عبد الرحمن بن ابی لیلیؓ کہتے ہیں: ”حضرت علیؓ امام کے پیچھے قرأت کرنے سے منع کرتے تھے۔“

(مصنف عبد الرزاق: ج 2 ص 38)

- 4 زید بن اسلمؓ کہتے ہیں: ”حضرت ابن عمرؓ امام کے پیچھے قرأت کرنے سے منع کرتے تھے۔“

(مصنف عبد الرزاق: ج 2 ص 40)

5- حضرت عمر بن خطاب فرماتے ہیں: ”مجھے یہ پسند ہے کہ جو شخص امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کے منہ میں پتھر ہو۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 138)

6- حضرت علیؓ فرماتے ہیں: ”جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کی فطرت خراب ہے۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 137)

7- حضرت علیؓ فرماتے ہیں: ”جس نے امام کے پیچھے قرأت کی اس کی نماز ہی نہیں ہوتی۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 139)

8- حضرت زید بن ثابتؓ فرماتے ہیں: ”جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کی نماز نہیں ہوتی۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 137، مصنف ابن ابی شیبہ ج 1 ص 413)

9- حضرت عبداللہ بن مسعودؓ فرماتے ہیں: ”جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کے منہ میں انگارے ہوں۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 138)

10- حضرت سعدؓ فرماتے ہیں: ”مجھے یہ پسند ہے کہ جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کے منہ میں انگارے ہوں۔“ (مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 412)

11- اسود بن یزید تابعیؓ فرماتے ہیں: ”مجھے یہ پسند ہے کہ جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہے اس کا منہ مٹی سے بھرا جائے۔“ (مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 138)

12- حضرت علقمہ بن قیسؓ فرماتے ہیں: ”مجھے پسند کہ جو امام کے پیچھے قرأت کرتا ہو اس کا منہ گرم پتھروں سے بھرا جائے۔“ (مصنف عبدالرزاق ج 2 ص 138)

نوت:

1: اگر غیر مقلدین امام کے پیچھے فاتح کی فرضیت اور 113 سورتوں کی حرمت کے بارے میں صحیح، صریح، مرفوع اور متعلق حدیث پیش کر دیں۔

2: قراءۃ خلف الامام کے بارے میں نبی پاک ﷺ اور خلفاء راشدین کا تاکیدی حکم

پیش کر دیں۔

3: امام کے پیچھے قرأت نہ کرنے پر نبی اقدس ﷺ سے کوئی سخت وعید کی صحیح حدیث پیش کر دیں اور ان احادیث کی صحت اور ہماری پیش کردہ احادیث کا ضعف امتنوں کے اقوال

و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!

سوال: ابن ماجہ ص 87، مسند احمد ج 2 ص 232 میں ہے کہ رسول ﷺ مرض الوفات میں مسجد میں تشریف لائے حضرت ابو بکر صدیقؓ مکبر بن گنے آپ امام تو آپ نے قرأت وہاں سے آگے شروع کی جہاں حضرت ابو بکرؓ نے چھوڑی تھی۔ اس کے مطابق آپ ﷺ کی پوری فاتحہ یا فاتحہ کا کچھ حصہ رہ گیا سوال یہ ہے کہ فاتحہ کے بغیر نبی پاک ﷺ کی نماز درست ہوئی یا نہیں؟؟؟



## آمین آہستہ کہنا مسنون ہے :

سوال: سنی حضرات آمین آہستہ کہتے ہیں کیا اس پر کوئی دلیل ہے؟

جواب: جی ہاں! ہمارے پاس دلیل کیا دلائل موجود ہیں؟ ملاحظہ فرمائیں !!!

1- آمین دعا ہے گیا رہویں پارہ میں ”وَقَالَ مُوسَىٰ رَبِّنَا إِنَّكَ“ موسیٰ علیہ السلام نے دعا کی لیکن قبولیت کے بیان میں ہے ”قَدْ أَجَيَّثُ دَعَوَتُكُمَا“ تم دنوں کی دعا قبول کر لی گئی۔ دراصل موسیٰ علیہ السلام دعا کر رہے تھے حضرت ہارون علیہ السلام آمین کہہ رہے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت ہارون علیہ السلام کی ”آمین“ کو بھی ”دعا“ کہا ہے۔

(تفسیر درمنثور ج 3 ص 315، تفسیر ابن کثیر ج 1 ص 31، تفسیر خازن ج 2 ص 306)

اور بخاری ج 1 ص 107 میں ہے قَالَ عَطَاءُ: آمِينْ دُعَاءُ حَفْرَتْ عَطَاءَ بْنَ جَعْلَانَ نَزَلَ عَلَيْهِ الْحُكْمُ فَقَالَ فَرَسِيلُهُ أَمِينْ دُعَاءُ. یعنی معنی بھی دعا والا اور دعا کے متعلق اللہ تعالیٰ کا حکم ہے۔

”أَدْعُوْرَبَكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً“ اپنے رب سے دعا کرو عاجزی کے ساتھ اور آہستہ۔ لہذا آمین چونکہ دعا ہے تو قرآن کے مطابق آہستہ ہونی چاہیے امام فخر الدین رازیؒ شافعی مسک رکھتے ہیں جن کے ہاں آمین جہراً (بلند آواز سے) کہنا افضل ہے اس کے باوجود امام موصوف اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں امام ابوحنفیؒ کے نزدیک آمین آہستہ کہنا افضل ہے اور امام شافعیؒ کے نزدیک آمین بلند آواز سے کہنا افضل ہے۔ امام ابوحنفیؒ کی دلیل یہ ہے کہ آمین میں دو احتمال ہیں یاد دعا ہے یا اللہ تعالیٰ کے اسماء میں سے ہے۔ پس اگر دعا ہے تو اللہ تعالیٰ کے قول ”أَدْعُوْرَبَكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً“ کی وجہ سے آمین آہستہ کہنا واجب ہے اور اگر اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے کوئی نام ہے تو اللہ تعالیٰ کے فرمان ”وَأَذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً“ کی وجہ سے بھی آمین میں اخفاء واجب ہے اور اگر واجب نہ ہو تو کم از کم مستحب ضرور ہے اور ہم بھی اسی قول کو اختیار کرتے ہیں۔

(تفسیر کبیر؛ ج 13 ص 131)

2- صحیح مسلم ج 1 ص 176 میں ہے حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا جب قاری (امام) غیر المغضوب علیہم ولا الضاللین کہے تو اس کے مقتدی آمین کہیں۔ پس جس کی آمین آسمان والوں کی آمین کے موافق ہوئی اس کے

سابقہ گناہ بخشن دیے جائیں گے۔ ”فرشتوں کی آمین آہستہ ہوتی ہے بھی کسی نے فرشتوں کی آمین کی گونج نہیں سنی موافق تبھی ہوگی کہ وقت بھی ایک ہوا رآ ہستہ کی جائے۔

-3 ابو داؤد ج 1 ص 59 حضرت سرہ بن جنبدؓ کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دو سکتے کرتے (یعنی دو جگہ کچھ آہستہ کہتے) ایک جب تک بیر تحریمہ کہتے (یہ سکتے اس لیے تھا کہ اس میں ثناء پڑھتے) دوسرا جب غیر المغضوب علیہم ولا الظالین سے فارغ ہوتے (یہ دو سر اسکتے اس لیے تھا کہ اس میں آمین کہتے)

-4 حضرت وائل بن حجر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیں نماز پڑھائی جب آپ غیر المغضوب علیہم ولا الظالین پڑھ کچے تو آمین کہا اور آمین میں اپنی آواز کو آہستہ کیا۔

(منhadم؛ ج 4 ص 316، دارقطنی؛ ج 1 ص 334 مسدر حاکم؛ ج 2 ص 332 سنن بیہقی؛ ج 2 ص 57 ترمذی؛ ج 1 ص 58)

-5 حضرت عمرؓ نے فرمایا: ”امام چار چیزیں آہستہ کہ اعوذ بالله، بسم الله، آمین، اللهم ربنا لك الحمد۔“

(کنز العمال؛ ج 8 ص 274، البنایہ؛ ج 1 ص 620 مجلی ابن حزم؛ ج 2 ص 209)

-6 ابو وائلؓ کہتے ہیں: ”حضرت عمرؓ اور حضرت علیؓ اور حضرت علیؓ دونوں اعوذ باللہ اور آمین میں اوچی آواز نہیں کرتے تھے۔“

(طحاوی شریف؛ ج 1 ص 140، الجوہر لقی؛ ج 1 ص 48)

-7 حضرت ابو وائلؓ کہتے ہیں: ”حضرت علیؓ اور حضرت ابن مسعود بسم اللہ، اعوذ باللہ، اور آمین میں اوچی آواز نہیں کرتے تھے۔“

(مجمجم طبرانی؛ ج 9 ص 263)

-8 حضرت ابراہیم نجفی تابعی کا فتوی یہ ہے:

”پانچ چیزیں آہستہ کی جاتی ہیں: سبحانک اللہم، اعوذ بالله، بسم الله،

آمین، ربنا لك الحمد۔“

(مصنف عبدالرزاق؛ ج 2 ص 87، مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 2 ص 536)

فائدہ: سنی حضرات اور غیر مقلدین کے درمیان اصل اختلاف یہ ہے سنی حضرات کہتے ہیں کہ ان دلائل کی وجہ سے آمین بلند آواز سے کہنے کا طریقہ متروک ہو گیا جبکہ غیر مقلدین کہتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اخیر زندگی تک ہمیشہ آمین اوچی کی جاتی رہے۔ لہذا اصل

جھگڑا دوام اور ترک کا ہے تو غیر مقلدین کو چاہیے کہ وہ آمین بالجہر کے دوام پر دلیل پیش کریں۔

### غیر مقلدین کا دعویٰ اور عمل:

- 1 امام ہمیشہ فرضوں کی سترہ رکعتوں میں سے گیارہ رکعات میں آمین آہستہ کہتا ہے اور چھر رکعات یعنی دو مغرب دو عشاء دو فجر میں ہمیشہ بلند آواز سے کہتا ہے۔
- 2 مقتدی ہمیشہ گیارہ رکعات میں آمین آہستہ اور چھر رکعات میں، اگر مرک ہو یعنی پوری نماز امام کے ساتھ پالے تو آمین بلند آواز سے کہتا ہے اور اگر مسبوق ہو تو آمین آہستہ کہتا ہے۔
- 3 منفرد تام رکعات میں آمین آہستہ کہتا ہے۔
- 4 امام، مقتدی اور منفرد سنت نفل میں ہمیشہ آمین آہستہ کہتے ہیں۔
- 5 آمین بلند آواز سے کہتے ہیں باقی اذکار یعنی ثناء، تعود، تسمیہ، رکوع و سجود کی تسبیح، تشهد، درود شریف آہستہ کہتے ہیں۔

اگر غیر مقلدین اپنے اس عمل و دعویٰ پر صحیح، صریح، مرفوع اور متصل غیر معارض کوئی ایک حدیث پیش کر دیں جس میں ان کے اس عمل پر دوام کی صراحة ہو اور اس حدیث کی صحیح اور ہمارے پیش کردہ دلائل کا ضعف امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ان کو ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!



## رفع یدین پر دوام یا ترک

سوال: کیا سنی حضرات کے پاس ترک رفع یدین کی کوئی دلیل ہے؟

جواب: دلائل تو بہت ہیں، ہم یہاں چند احادیث لکھتے ہیں:

1- ”عَنْ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ لَا أَأَصْلِيْ بِكُمْ صَلَوةً رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَصَلَّى فَلَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا مَرَّةً وَاحِدَةً۔“

عبداللہ بن مسعودؓ نے فرمایا: ”کیا میں تمہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نماز نہ پڑھ کر دکھاؤ؟ سو آپ نے نماز پڑھی پس آپ نے صرف ایک مرتبہ رفع یدین کیا۔“

(نسائی شریف: ج 1 ص 161)

2- ”عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ لَا أَخْبِرُكُمْ بِصَلَوةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فَقَامَ فَرَفَعَ يَدَيْهِ أَوَّلَ مَرَّةً ثُمَّ لَمْ يُعُدْ۔“

عبداللہ بن مسعودؓ نے فرمایا: ”کیا میں تمہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نماز کی خبر دوں؟ سو کھڑے ہوئے پس پہلی مرتبہ رفع یدین کیا پھر دوبارہ نہ کیا۔“

(نسائی شریف: ص 158 ج 1)

3- ”عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ لَا أُرِيكُمْ صَلَوةَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَمْ يَرْفَعْ يَدَيْهِ إِلَّا مَرَّةً۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 236)

عبداللہ بن مسعودؓ نے فرمایا: ”کیا میں تمہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نماز نہ دکھاؤ؟ پس آپ نے رفع یدین نہ کیا مگر ایک ہی مرتبہ۔“

4- ”عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ لَا يَرْفَعُ يَدَيْهِ إِلَّا عِنْدَ اِفْتَاحِ الصَّلَاةِ وَلَا يَعُودُ لِشَيْءٍ مِّنْ ذَالِكَ۔“

(مصنف عبد الرزاق: ج 2 ص 71)

عبداللہ بن مسعودؓ سے روایت ہے: ”بے شک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رفع یدین نہ کرتے تھے مگر نماز شروع کرتے وقت اور دوبارہ رفع یدین نہ کرتے۔“ ہماری یہ دلیل لا الہ الا اللہ کی طرح ہے کہ کوئی معبود نہیں مگر اللہ اسی طرح نہیں رفع یدین کرتے تھے مگر شروع میں پس سوائے شروع والے رفع یدین کے باقی رکوع و بجود والے رفع یدین کی نفی ہوگی۔

5- براء بن عازبؓ سے روایت ہے: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب گلکیر کہتے تو ایک مرتبہ رفع یہ دین کرتے پھر اس نماز میں دوبارہ رفع یہ دین نہ کرتے۔“

6- جابر بن سمرةؓ سے روایت ہے: ”جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھتے یعنی نماز با جماعت تو ہم سلام کے وقت دونوں طرف ہاتھ کے ساتھ اشارہ کرتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دیکھا تو فرمایا: ”تم کیوں اشارہ کرتے ہو؟ گویا کہ یہ ہاتھ سرکش گھوڑوں کی دیں ہیں۔“

(مسلم شریف: ج 1 ص 81)

پس جیسے قرآن نے ماں باپ کو اُف کہنے سے منع کیا تو گالی دینا اور جو تے مارنا بطریق اولی منع ہے اسی طرح جب نماز کے بالکل اخیر میں سلام کے وقت رفع یہ دین کرنا منع ہے تو نماز کے اندر رکوع کے وقت رفع یہ دین بطریق اولی منع ہوگا۔

7- جابر بن سمرةؓ سے روایت ہے: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہماری طرف نکل کر آئے اور صحابہ کرامؓ کو رفع یہ دین کرتے دیکھا (صحابہ کرام کی یہ انفرادی نماز تھی) تو فرمایا: ”کیا وجہ ہے میں تمہیں رفع یہ دین کرتے دیکھ رہا ہوں گویا کہ سرکش گھوڑوں کی دیں ہیں۔ نماز میں سکون کرو۔“

(مسلم شریف ج 1 ص 181)

8- ”كَانَ أَصْحَابُ عَبْدِ اللَّهِ وَ أَصْحَابُ عَلِيٍّ لَا يَرْفَعُونَ أَيْدِيهِمْ إِلَّا فِي اِفْسَاحِ الْصَّلَاةِ ثُمَّ لَا يَعُودُونَ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 267)

حضرت عبداللہ بن مسعودؓ اور حضرت علیؓ کے تمام شاگرد رفع یہ دین نہیں کرتے تھے مگر نماز کے شروع میں پھر دوبارہ نہیں کرتے تھے۔

9- ”عَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ مَا رَأَيْتُ ابْنَ عُمَرَ يَرْفَعُ يَدِيهِ إِلَّا فِي أَوَّلِ مَا يَفْتَحُ۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 268)

مجاہد تابعیؓ فرماتے ہیں: ”میں نے حضرت عبداللہ بن عمرؓ کو نہیں دیکھا کہ وہ رفع یہ دین کرتے ہوں مگر نماز کے شروع میں۔“

10- ”عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ كَانَتِ بَقْوَمٍ يَأْتُونَ مِنْ بَعْدِهِ يَرْفَعُونَ أَيْدِيهِمْ فِي الصَّلَاةِ كَانَهَا أَذْنَابُ خَيْلٍ شُمُسٍ۔“

(الجامع الحج من درالامام الربيع؛ ج 1 ص 45)

نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”گویا میں ایک قوم دیکھ رہا ہوں جو میرے بعد آئے گی نماز میں اس طرح رفع یہ دین کرے گی گویا کہ ہاتھ سرکش گھوڑوں کی دیں ہیں۔“ اس سے مراد یہ ہے کہ وہ لوگ رفع یہ دین کو ہی کل دین سمجھ لیں گے اور رفع یہ دین کی آڑ میں خود گمراہ ہونگے اور دوسروں کو گمراہ کریں گے۔ خود بعد عقیدہ ہوں گے اور دوسروں کو بد عقیدہ بنائیں گے اس کا مصدقہ امام شافعی واحمد نہیں کہ وہ صحیح العقیدہ لوگ ہیں عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں: ”کہ جب ہم رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مکہ میں تھے تو نماز کے شروع میں اور نماز کے اندر رکوع کے وقت رفع یہ دین کرتے تھے پھر جب نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مدینہ کی طرف ہجرت فرمائی تو نماز کے اندر رفع یہ دین چھوڑ دیا اور نماز کے شروع والا رفع یہ دین کرتے رہے۔“

(اخبار الفقہاء والحمد شیع؛ ص 214)

فائدہ: چونکہ تکبیر تحریک، قتوت، عید یہ دین کے ساتھ یعنی اللہ اکبر کہا جاتا ہے اس لیے وہ باقی رکھا گیا اور جو رفع یہ دین ذکر سے خالی تھے ان کو سرکش گھوڑوں کی دیں فرمائے کر دیا گیا ہے اور یاد رکعے السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ اللہ نہیں بلکہ کلام الناس ہے اسی لیے اس سے نماز فاسد ہو جاتی ہے۔

غیر مقلدین کا دعویٰ اور عمل:

1- غیر مقلدین چار رکعت نماز میں 10 جگہ رفع یہ دین کرتے ہیں پہلی اور تیسرا رکعت کے شروع میں ہر چار رکوع سے پہلے اور بعد۔

2- اٹھارہ (18) جگہ رفع یہ دین نہیں کرتے دوسرا اور چوتھی رکعت کے شروع میں 8 سجدوں میں سے ہر سجدہ سے پہلے اور بعد۔

3- دس (10) جگہ رفع یہ دین فرض ہے اور اٹھارہ (18) جگہ رفع یہ دین منع ہے۔

4- غیر مقلدین کا دعویٰ ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اخیر زندگی تک ہمیشہ ہمیشہ عمل کرتے رہے یعنی دس (10) جگہ رفع یہ دین کرنا اٹھارہ (18) جگہ نہ کرنا۔

5- رفع یہ دین کے بغیر نماز باطل ہے۔

نوت نمبر 1: اگر غیر مقلدین اپنا یہ عمل دعویٰ ایک قولي اور ایک فعلی صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث سے ثابت کر دیں اور حدیث کی صحت بھی امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے

بغیر حض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!

نوت نمبر 2: غیر مقلدین ان اپنی اردو بخاری ج 1 ص 468، باب 474، حاشیہ 4 کے مطابق عشرہ مبشرہ کی نام بنا مرفع یہ دین کی دس حدیثیں اور پچاس صحابہ سے نام بنا پچاس حدیثیں جو رافضیوں کے قرآن کی طرح غار میں چھپی ہوئی ہیں تحریر کر دیں اور ان کی صحت امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!

سوال: ترمذی ص 59 ج 1 میں ہے کہ متعدد صحابہ کرام ترک رفع یہ دین کے قائل تھے؟ سوال یہ ہے کہ ان کی نمازیں درست ہیں یا باطل؟ وہ بے نمازی تھے یا نمازی؟ وہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے قبیع ہوئے یا غیر قبیع؟ وہ اہل حق ہوئے یا اہل باطل؟ وہ جنتی ہوئے یا دوزخی؟



## سجدہ میں جانے کا طریقہ

سوال: سجدہ میں جانے کا سنت طریقہ کیا ہے؟

جواب: سجدہ کی طرف جانے کے متعلق دو حدیثیں ہیں:

1- زمین پر پہلے گھٹنے رکھے جائیں، چنانچہ حضرت وائل بن حمیر سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا جب آپ سجدہ کرتے تو اپنے گھٹنے (زمین پر) ہاتھوں سے پہلے رکھتے۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 122، ترمذی: ج 1 ص 36، نسائی: ج 1 ص 165)

2- حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ”جب تم میں سے کوئی سجدہ کرتے تو اسے چاہیے کہ اپنے ہاتھ اپنے گھٹنوں سے پہلے رکھے اور اونٹ کی طرح پہلے اپنے گھٹنے نہ رکھے۔“

(نسائی: ج 1 ص 165)

چونکہ دونوں قسم کی حدیثوں میں تعارض ہے اس مسئلہ کے حل کے لیے آثار صحابہ کو بنیاد بنا�ا گیا ان کو بنیاد بنا کر امام اعظم ابو حنیفؓ نے اس مسئلہ کو یوں حل فرمایا کہ پہلے زمین پر گھٹنے رکھنا سنت ہے البتہ اگر کسی کو مجبوری ہو تو وہ اس کے بر عکس پہلے ہاتھ بھی زمین پر رکھ سکتا ہے جیسا کہ دوسری قسم کی حدیث میں ہے یا یہ حدیث منسوخ ہے چنانچہ حضرت سعد ابن ابی وقاصؓ فرماتے ہیں کہ ہم گھٹنوں سے پہلے ہاتھ رکھتے تھے پھر ہمیں حکم دیا گیا کہ ہم ہاتھوں سے پہلے گھٹنے رکھا کریں۔

(صحیح ابن خزیمہ)

آثار صحابہ:

1- ابراہیم بن حنفیؓ سے روایت ہے: ”حضرت عمرؓ اپنے گھٹنے ہاتھ سے پہلے رکھتے تھے۔“  
(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 294)

2- حضرت اسود تابعیؓ سے روایت ہے: ”حضرت عمرؓ سجدہ کرتے اپنے گھٹنوں پر۔“  
(مصنف ابن ابی شیبہ: ج 1 ص 294)

3- حضرت نافعؓ سے روایت ہے: ”حضرت ابن عمرؓ جب سجدہ کرتے تو اپنے گھٹنے اپنے ہاتھوں سے پہلے رکھتے تھے۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 295)

4- ابو اسحاقؓ سے روایت ہے: ”حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے شاگرد جب سجدہ کی طرف جاتے ان کے گھٹنے ہاتھوں سے پہلے گرتے۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ)

5- حضرت ابراہیم خنیؓ سے پوچھا گیا اس آدمی کے متعلق جو گھٹنوں سے پہلے ہاتھ رکھتا ہے تو فرمایا: ”ایسا وہی کرتا ہے جو پاگل ہو۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 295)

نوٹ: چونکہ غیر مقلدین کے نزد یک امتیوں کی تقلید شرک ہے دینی مسائل میں قیاس و رائے چلانا شیطان کا کام ہے اس لیے ان کو چاہیے کہ وہ شرک و شیطانیت سے بچتے ہوئے صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث سے ہر دو حدیثوں کے بارے میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا واضح فیصلہ پیش کریں اور اس حدیث کی صحت امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کریں اور ایک لاکھ روپے کا انعام حاصل کریں۔



## جلسہ استراحت سنت یا نہیں؟

سوال: پہلی اور تیسری رکعت کے سجدہ سے اٹھنے کا طریقہ کیا ہے؟

جواب: پہلی اور تیسری رکعت میں دوسرے سجدہ سے اٹھ کر سیدھے کھڑے ہو جائیں بیٹھنے نہیں۔ احادیث ملاحظہ فرمائیں !!!

1- حضرت ابو حمید الساعدیؓ کی حدیث میں ہے: ”پھر آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تکبیر کیا پھر سجدہ کیا پھر تکبیر کہہ کر سیدھے کھڑے ہو گئے اور بیٹھنے نہیں۔“

(ابوداؤد؛ ج 1 ص 107)

2- حضرت ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں: ”نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نماز میں (سجدہ سے) اپنے پاؤں کے پیچوں کے بل کھڑے ہوتے تھے۔“ امام ترمذی فرماتے ہیں: ”اہل علم کا عمل حضرت ابو ہریرہؓ کی حدیث پر ہے وہ اس بات کو پسند کرتے ہیں کہ آدمی (سجدہ سے دوسری اور تیسری رکعت کی طرف) اپنے پاؤں کے پیچوں کے بل کھڑا ہو۔“

(ترمذی؛ ج 51 ص 651)

3- حضرت ابو مالک الاشعربیؓ نے اپنی قوم کو نماز سکھائی اس میں ہے: ”آپ نے تکبیر کیا پھر سجدہ کیا پھر تکبیر کہہ کر سیدھے کھڑے ہو گئے۔“

(مسند احمد ج 5 ص 343)

4- حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے: ”آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک آدمی کو نماز سکھائی اس میں فرمایا پھر تو اطمینان سے سجدہ کر! پھر سجدہ سے اٹھ کر سیدھا کھڑا ہو جا۔“

(بخاری؛ ج 2 ص 986)

5- جلیل القدر تابعی حضرت شعیؓ فرماتے ہیں: ”حضرت عمرؓ اور حضرت علیؓ اور دیگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اصحاب نماز میں (سجدہ سے) اپنے قدموں کے پیچوں کے بل کھڑے ہوا کرتے تھے۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 394)

6- عبد اللہ بن زبیرؓ کہتے ہیں: ”میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کو بغور دیکھا میں نے دیکھا کہ آپ پہلی اور تیسری رکعت میں اپنے قدموں کے پیچوں کے بل کھڑے ہو جاتے ہیں اور بیٹھنے نہیں۔“

(مجمجم طبرانی کبیر؛ ج 9 ص 266، سنن کبریٰ یہیقی؛ ج 2 ص 125)

7- حضرت عبد اللہ بن زیبر جب دوسرے سجدہ کر لیتے تو اپنے پاؤں کے پنجوں کے بل جیسے ہوتے ویسے ہی کھڑے ہو جاتے۔

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 394)

8: حضرت عبد اللہ بن عمر نماز میں (سجدہ سے) اپنے قدموں کے پنجوں کے بل کھڑے ہوتے تھے۔

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 394)

9: امام اعمش<sup>ؑ</sup> کہتے ہیں: ”میں نے عمارہ بن عمیر کو ابواب کندہ کی جانب نماز پڑھتے دیکھا سو میں دیکھا کہ آپ نے کروع کیا پھر سجدہ کیا جب آپ دوسرے سجدے سے اٹھے تو جیسے تھے ویسے ہی کھڑے ہوئے جب آپ نماز سے فارغ ہوئے تو میں نے اس کا تذکرہ کیا آپ نے فرمایا مجھ سے عبد الرحمن بن زید نے حدیث ابراہیم خنی<sup>ؑ</sup> سے بیان کی انہوں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود<sup>ؑ</sup> کو دیکھا کہ وہ نماز میں اپنے قدموں کے پنجوں کے بل کھڑے ہوتے ہیں امام اعمش کہتے ہیں میں یہ حدیث بیان کی ہے انہوں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود<sup>ؑ</sup> کو ایسا کرتے ہوئے دیکھا ہے امام اعمش کہتے ہیں پھر میں نے یہ حدیث خثیبہ بن عبد الرحمن سے بیان کی تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن عمر کو دیکھا کہ وہ اپنے قدموں کے پنجوں کے بل کھڑے ہوتے تھے امام اعمش کہتے ہیں میں نے یہ حدیث محمد عبد اللہ شققی سے بیان کی تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے عبد الرحمن بن ابی لیلی کو دیکھا ہے کہ وہ ابھی اپنے پنجوں کے بل کھڑے ہوتے ہیں امام اعمش کہتے ہیں میں نے یہ حدیث عطیہ عوفی<sup>ؑ</sup> سے بیان کی تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن عمر، عبد اللہ بن عباس، حضرت عبد اللہ بن زیر اور حضرت ابوسعید خدری کو دیکھا کہ وہ نماز میں اپنے پاؤں کے پنجوں کے بل کھڑے ہوتے تھے۔

(سنن کبریٰ یہیقی؛ ج 1 ص 125)

10: حضرت نعمان بن ابی عیاش<sup>ؑ</sup> فرماتے ہیں میں نے نبی پاک ﷺ کے بے شمار صحابہ کرام کو پایا ہے کہ جب وہ دوسری اور تیسری رکعت کے سجدہ سے اپنا سر اٹھاتے تھے تو سیدھے کھڑے ہو جاتے تھے اور بیٹھنے نہیں تھے۔

(مصنف ابن ابی شیبہ؛ ج 1 ص 395)

11: احادیث کے جامع اول امام زہری<sup>ؑ</sup> فرماتے ہیں کہ ہمارے مشايخ مائل نہیں ہوتے تھے یعنی جب کوئی ان میں سے پہلی اور تیسری رکعت کے دوسرے سجدے سے سر اٹھاتا تو وہ

ویسے ہی سیدھا کھڑا ہو جاتا تھا اور بیٹھتا نہیں تھا۔

فائدہ: اس کے برعکس بعض روایات میں دوسرے سجدہ کے بعد بیٹھنے پھر کھڑے ہونے کا ذکر بھی آتا ہے چنانچہ حضرت مالک بن الحویرتؓ نے نبی پاک ﷺ کی نماز پڑھ کر دکھائی پس انہوں نے پہلی رکعت میں دوسرے سجدہ سے سر اٹھایا تو پہلے بیٹھنے کے پھر کھڑے ہوئے (ابوداؤد: ج 1 ص 122) حضرت مالک بن الحویرت کی ایک اور روایت میں ہے انہوں نے نبی پاک ﷺ کو دیکھا کہ آپ طاق رکعت (پہلی اور تیسرا) میں بیٹھنے پھر کھڑے ہوئے (ابوداؤد: ج 1 ص 122، ترمذی ج 1 ص 64، بخاری ج 1 ص 113) چونکہ پہلی قسم کی روایات اور دوسری قسم کی روایات میں تعارض ہے لہذا یہ مسئلہ اجتہادی بن گیا سواس مسئلہ کے حل میں ہم نے اپنے امام مجتهد امام عظیم ابوحنیفہ کے اجتہاد پر اعتماد کیا ہے اور ان کی اجتہادی رائے یہ ہے کہ دوسرے سجدہ سے سر اٹھا کر سیدھا دوسری اور چوتھی رکعت کی طرف کھڑا ہو جانا سنت ہے البتہ مجبوری اور عذر ہو تو پھر پہلے بیٹھ کر کھڑے ہونے میں کوئی مضافہ نہیں جیسا کہ دوسری قسم کی روایات میں ہے چنانچہ مشاہدہ بھی یہی ہے کہ بوڑھے، بیمار متبden لوگ ایسا ہی کرتے ہیں نبی پاک ﷺ کا بیٹھ کر پھر اٹھنا اس زمانہ پر مجبول ہے جب آپ متبden ہو گئے تھے اور ضعف بھی آگیا اس وقت آپ کا طریقہ اس عذر کی وجہ سے پہلے والے مسنون طریقہ سے مختلف ہو گیا تھا اس کی تائید اس حدیث سے ہوتی ہے جو حضرت معاویہؓ سے وہ ہے وہ فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مجھ سے رکوع، بجود میں سبقت نہ کیا کرو۔

”انی قد بدنست“ کیونکہ میں بھاری بدن والا ہو گیا ہوں نیز بخاری ج 1 ص 113 پر حضرت مالک بن الحویرتؓ کی حدیث ہے اس سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے بقول ابی قلابؓ حضرت مالک بن الحویرت نے نماز رسول اللہ ﷺ پڑھ کر دکھائی تو اس میں وہ سجدہ سے اٹھ کر تھوڑی دیر بیٹھنے پس انہوں نے نماز پڑھی ہمارے بوڑھے عمر و بن سلمہؓ کی طرح حضرت ابوالیوب سختی ان فرماتے ہیں عرو بن سلمہ نماز میں ایک ایسی چیز کرتے کہ میں نے دوسرے حضرات کو اس طرح کرتے تھیں دیکھا وہ تیسرا رکعت کے اخیر میں یا چوتھی رکعت کے شروع میں بیٹھنے تھے پس آپ ﷺ کا یہ بیٹھنا بوجہ عذر تھا نہ بطور سنت و شرعی حکم اور حضرت مالک بن الحویرتؓ نے اسی نماز کا نقشہ پیش کیا

نوٹ: اس مسئلہ میں احادیث متضاد ہیں چونکہ غیر مقلدین کے نزدیک امتویں کی تقلید شرک اور دین میں رائے و قیاس شیطانی فعل ہے اس لیے وہ اس شرک اور شیطنت سے بچتے ہوئے صرف اور صرف ایک صحیح، صریح، مرفوع اور متصل حدیث پیش کریں جس میں ان

روایات کے بارے میں نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا صریح فیصلہ ہوا اور اس حدیث کی صحت اور ہماری پیش کردہ احادیث کا ضعف امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔  
خالد گرجا ہی صاحب کا جھوٹ:

غیر مقلدین کے عالم جناب خالد گرجا ہی صاحب نے لکھا ہے: ”بعض لوگ جلسہ استراحت کے قائل نہیں ہیں حالانکہ یہ سنت ثابتہ ہے، فقہ حنفی میں اس کا سنت ہونا موجود ہے۔“

(ہدایہ ج 1 ص 383، صلوٰۃ النبی ﷺ ص 174)

اگر غیر مقلدین ہدایہ میں جلسہ استراحت کا سنت ثابتہ ہونا دکھادیں اور ہدایہ کی عربی عبارت تحریر کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے۔ لوگو! کب تک قرآن و حدیث کے نام پر دھوکہ کھاتے رہو گے؟



## سجدہ میں زمین پر ٹیک لگائے بغیر اٹھنا سنت ہے

سوال: سجدہ سے اٹھتے وقت ہاتھوں کے ساتھ زمین پر ٹیک لگانا کیسا ہے؟

جواب: بغیر ٹیک لگائے اٹھنا سنت ہے، ٹیک لگا کر اٹھنا خلاف سنت ہے۔ ثبوت یہ ہے!!!

1- حضرت نافع حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے روایت کرتے ہیں: ”انہوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نماز میں دونوں ہاتھوں کو زمین پر ٹیک لگانے سے منع فرمایا ہے۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 142)

2- حضرت واکل بن حجرؓ فرماتے ہیں: ”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دیکھا کہ جب آپ سجدے سے کھڑے ہوتے تو پہلے ہاتھ اٹھاتے پھر گھٹنے۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 122، ترمذی: ج 1 ص 32، نسائی: ج 1 ص 165)

3- حضرت واکل بن حجرؓ سے روایت ہے: ”نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب اٹھے تو اٹھے اپنے گھٹنوں کے بل پر اور اپنی رانوں پر سہارا لیا۔“

(ابوداؤد: ج 1 ص 122)

فائدہ: بعض حدیثوں سے زمین پر ٹیک لگا کر اٹھنا بھی ثابت ہے۔ چنانچہ امام بخاری نے صحیح بخاری میں باب قائم کیا ہے۔ کیف یَعْتَمِدُ عَلَى الْأَرْضِ إِذَا قَامَ مِنَ الرَّكْعَةِ یعنی اس بات کا بیان کہ جب نمازی رکعت سے کھڑا ہوگا تو کیسے زمین پر ٹیک لگائے گا اور آگے حدیث نقل کی کہ حضرت ابو قلابؓ کہتے ہیں کہ حضرت مالک بن الحویرثؓ ہماری اس مسجد میں آئے پس ہمیں نماز پڑھائی پھر فرمایا: ”میں نے تمہیں نماز پڑھائی ہے لیکن میرا مقصود نماز نہیں بلکہ یہ مقصود تھا کہ میں نے جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نماز پڑھتے دیکھا و یہے تمہیں دکھاؤ۔“

ایوب سختیاں کہتے ہیں کہ میں نے حضرت ابو قلابؓ سے پوچھا: ”ان کی نماز کیسے تھی؟“ ابو قلابؓ نے کہا: ”ہمارے اس بوڑھے عمرو بن سلہؓ کی نماز کی مانند۔“ حضرت ایوب سختیاں فرماتے ہیں: ”یہ شیخ جب دوسرے سجدہ سے سراٹھاتے تو میٹھ جاتے اور زمین پر سہارا لگا کر پھر کھڑے ہوتے جب دونوں قسم کی روایات میں تعارض ہوا تو اب آثار صحابہ و تابعین سے

رہنمائی لی جائے گی اور ان آثار کی روشنی میں ان احادیث کی تشریح و تصحیح کی جائے گی۔  
چند آثار یہ ہیں:

-1 حضرت علیؓ فرماتے ہیں: ”فرض نماز میں سنت یہ ہے کہ جب آدمی پہلی دور کعتوں میں کھڑا ہو تو اپنے دونوں ہاتھوں کے ساتھ زمین پر ٹیک نہ لگائے مگر یہ کہ کوئی بہت بوڑھا ہو جو طاقت نہیں رکھتا۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ، ص 432)

-2 محمد بن سیرینؓ (سجدہ سے اٹھتے وقت) ٹیک لگانے کو ناپسند کرتے تھے۔

-3 ابراہیم بن حنفیؓ اس کو مکروہ سمجھتے مگر یہ کہ بہت بوڑھا یا مریض ہو۔ ان آثار سے مسئلہ حل ہو گیا کہ سنت طریقہ یہ ہے کہ زمین پر ٹیک لگائے بغیر کھڑا ہو جائے۔ البتہ اگر مجبوری ہو مثلاً: ”بیمار، بوڑھا، بھاری بدن کا آدمی، جس کو بغیر ٹیک لگانے کے کھڑے ہونے میں مشقت ہو تو ایسے لوگ ٹیک لگا سکتے ہیں۔“

نوٹ: دونوں قسم کی روایات میں تعارض و تضاد ہے چونکہ غیر مقلدین کے نزد یہ امتی کی تقلید شرک اور بغیر وحی کے پیغمبر کی بات بھی ان کے نزد یہی جھت نہیں تو کسی امتی کی رائے کیا جیشیت رکھتی ہے اس لیے وہ ان متصاد روایات کا فیصلہ اور اس مسئلہ کا حل حدیث صحیح، صریح، مرفوع اور متصل میں دکھادیں اور اس حدیث کی صحت اور ہماری پیش کردہ احادیث کا ضعف امتیوں کے اقوال و آراء کی تقلید کیے بغیر ثابت کر دیں تو ہم ایک لاکھ روپیہ انعام دیں گے !!!



## التحیات میں بیٹھنے کا سنت طریقہ

سوال: التحیات میں بیٹھنے کا سنت طریقہ کیا ہے؟

جواب: درمیان والا قعدہ ہو یا آخری۔ دونوں میں بیٹھنے کا سنت طریقہ یہ ہے کہ دایاں پاؤں کھڑا رکھنا اور بایاں پاؤں بچھا کر اس پر بیٹھنا۔ ثبوت یہ ہیں:

1- حضرت واکل بن حجر فرماتے ہیں: ”میں مدینہ آیا تو میں نے (جی میں) کہا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نماز ضرور دیکھوں گا۔ سو جب آپ تشهد کے لئے بیٹھنے تو اپنا بایاں پاؤں بچھا کر اور بایاں ہاتھ پی بائیں ران پر رکھا اور دایاں پاؤں کھڑا رکھا۔“ امام ترمذی فرماتے ہیں یہ حدیث حسن صحیح ہے اور اکثر اہل علم کا عمل اسی پر ہے۔

(ترمذی: ج 1 ص 65)

2- حضرت عبداللہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا نماز سنت میں سے ہے کہ (تشہد میں) دایاں پاؤں کھڑا کر کے اس کی انگلیاں قبلہ رخ رکھی جائیں اور بائیں پاؤں پر بیٹھا جائے۔

(سنن نسائی: ج 1 ص 130)

3- حضرت عائشہؓ سے روایت ہے: ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنا بایاں پاؤں بچھاتے تھے اور دایاں پاؤں کھڑا رکھتے۔“

(مسلم: ج 1 ص 194)

4- حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے (التحیات میں) اکڑوں بیٹھنے سے اور تورک (یعنی دونوں پاؤں یا ایک پاؤں بائیں میں طرف نکال کر کوہے پر بیٹھنے) سے منع فرمایا۔

(سنن کبریٰ ہیہنی: ج 2 ص 120)

5- حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے (التحیات) میں اکڑوں بیٹھنے سے اور تورک (یعنی دونوں پاؤں یا ایک پاؤں یا دونوں پاؤں دائیں میں طرف نکال کر کوہے پر بیٹھنے سے منع فرمایا۔

(مجموع الزوائد: ج 2 ص 86)

6- حضرت سمرہؓ سے روایت ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اکڑوں بیٹھنے اور

(ص 86 ج 2)

فائدہ: بخاری ابو داؤد، ترمذی، ابن ماجہ حضرت اب حمید الساعدیؓ کی روایت ہے اس میں احتیات کے اندر بحالت تورک بیٹھنا ثابت ہے جس پر دس صحابہ کرامؓ نے شہادت دی۔ چونکہ احتیات میں بیٹھنے کی کیفیت کے بارہ میں احادیث متعارض ہیں اس لیے ان احادیث کو اور اس مسئلہ کو آثار صحابہ و تابعین کی رہنمائی میں حل کیا جائے گا۔  
چند آثار صحابہ یہ ہیں:

حضرت عبد اللہ بن عمرؓ فرماتے ہیں: ”نماز کی سنت یہ ہے کہ بائیں پاؤں کو بچھائے اور دائیں پاؤں کو کھڑا رکھے۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ، ص 318)

اور حضرت عبد اللہ بن عباسؓ نے فرمایا: ”سنت یہ ہے کہ آپ نماز میں اپنی دنوں سرینوں کو اپنی ایڑیوں پر رکھ لیں۔“

(مصنف ابن ابی شیبہ، ص 319)

حضرت کعبؓ فرماتے ہیں: ”التحیات میں اپنے بائیں پاؤں کو بچھا کہ اس سے تیری نماز درست اور کمر سیدھی رہے گی۔“ معلوم ہوا کہ احتیات میں بیٹھنے کا سنت طریقہ یہی ہے کہ دائیں پاؤں کو کھڑا رکھا جائے اور بائیں پاؤں کو بچھا دیا جائے اور تورک والی روایات حالت عذر پر محمول ہیں۔ ممکن ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی عذر کی وجہ سے اس طرح بیٹھے ہوں اور ظاہر ہے کہ مجبوری اور عذر کی حالت میں کوئی طریقہ متعین نہیں رہتا نمازی کے لئے جس طرح عذر کی حالت میں بیٹھنا ممکن ہو وہ اسی طرح بیٹھے چنانچہ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ کے متعلق بخاری ح 114 ص 114 پر ہے کہ ان کو ان کے فرزند عبد اللہ نے دیکھا کہ وہ نماز میں چوکڑی مار کر بیٹھتے ہیں تو عبد اللہ کہتے ہیں کہ ان کو دیکھ کر میں بھی اسی طرح بیٹھ گیا اور اس وقت میں نو عمر تھا اپنے میرے والد عبد اللہ بن عمرؓ نے منع فرمایا اور فرمایا

”إِنَّمَا سُنَّةُ الصَّلَاةِ أَنْ تَنْصِبَ رِجْلَكَ الْيُمْنَى وَ تُنْنَى الْيُسْرَى“

(بیٹھا) صرف اور صرف سنت یہ ہے کہ تو اپنے دائیں پاؤں کو کھڑا رکھا اور بائیں پاؤں کو موز کر رکھ۔ میں نے کہا: ”(ابا جی) آپ تو چوکڑی مار کر بیٹھتے ہیں۔“ حضرت عبد اللہ بن عمرؓ نے جواب دیا کہ میرے پاؤں میرا بوجھ ہیں اٹھا سکتے یعنی یہ عذر کی وجہ سے ہے۔“  
نوت: ہم غیر مقلدین سے گذارش کرتے ہیں کہ وہ اپنے ہر سہ اصولوں کی پابندی کرتے

ہوئے صرف ایک صحیح، صریح، مرفوع اور متعلق حدیث میں ان متعارض احادیث اور اس مسئلہ کے بارے میں صراحتاً نبی پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فیصلہ دکھائیں اور ایک لاکھ روپیہ انعام پائیں ورنہ حنفی، شافعی، عنیلی، مالکی، سب مقلدین کو مشترک اور دو زندگی کہنے کی بذبانبی سے بازاً آجائیں۔

## غیر مقلدین کی صحبت کا انجام:

غیر مقلدین کا ایک گروہ حج چہاز پر سوار ہوا، اسی روز انہوں نے نماز مغرب کی جماعت کا انتظام کیا۔ میں (حبيب الرحمن شروانی) بھی جماعت میں شرکیک ہو گیا اس کے بعد بارش اور ہوا کا سلسلہ شروع ہوا عشاء کی نمازان لوگوں نے میرے کمرے میں آ کر جماعت کے ساتھ پڑھی اس وجہ سے اتفاقاً ان کی جماعت میں پھر دو بارہ شرکت ہو گئی صحیح کو اس کا اثر قلب پر سخت ہوا۔ میں اس انقباض (قصاویت قلبی اور قلبی غفلت) کی کیفیت سے گھبرا گیا جذب القلوب (جو تصور اور روحانیت کے موضوع پر ایک عمدہ کتاب ہے) کے مطالعہ سے قلب میں رقت پیدا ہوئی اور اس کے اثر سے یہ کیفیت رفع ہوئی۔ پھر نمازان کے ساتھ نہیں پڑھی۔ (سفرنامہ حج نواب صدر یار جنگ مولانا حبيب الرحمن خان شروانی ص 13)

عبرت: جو لوگ غیر مقلدین کے ساتھ دوستی یا تعلق رکھتے ہیں ان کی صحبت و مجلس میں رہتے ہیں ان کی مساجد میں نماز پڑھتے ہیں وہ اس واقعہ سے عبرت حاصل کریں۔

نَسْ بِالغَيْرِ

